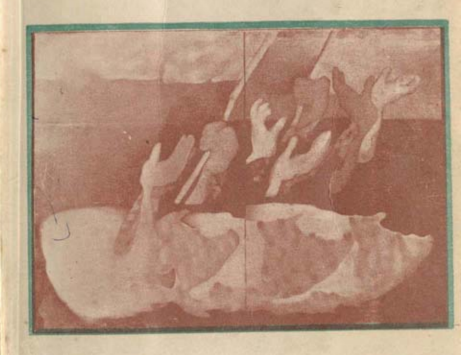


## நூலாசிரியரைப் பற்றி ...

் இருபதாம் நூற்ருண்டில் வாழ்த்ததற்கான சாயல்களே இவரைப்போல் முழுவீச்சோடு வெளிப்படுத்திய ஆளுமைகள் நம்மிடையே வேறு உள்ளனவா? இத்த நூற்ருண்டின் முதல் பாதியில் இரண்டு பெயர்கள் கிடைக்கின்றன. ஒருவர் பாரதி, மற்ருருவர் புதுமைப்பீத்தன். பாரதி தாழ்ந்து போனமைக்கு துக்கித்து மேலான ஒன்றை எழுப்ப முயன்ரூர். புதுமைப்பீத்தன் தாழ்த்துபோனதை வெட்ட வெளிச்சமாக் கினர். அந்த வரிசையில் முன்ருவதாக வருபவர் தளேயசிங்கம். பாரதியின் கருத்துலகத்தைவிடவும் தளேயசிங்கத்தின் கருத் துலகம் முழுமையானது. மற்ருரு வீதத்தில் சொன்னல் பாரதியின் சிந்தனேயை, இவர் தம் காலத்திற்கு கொண்டு வந்து, இடைக்கால சரித்திரத்திற்கும், எதிர்வினே தந்து இடைவளிகளே அடைத்து முழுமைப்படுத்த முயன்ரூர் என்று சொல்லலாம்.''

- சுந்தர ராமசாமி

# **कथा**ज्ञान



முதுவயசங்கம்

## க2ல ஞனின் தாகம்

மு. தீளயசிங்கம்



சமுதாயம் பிரசுராலயம்

கேசவை - 15

1985—செப்டம்பர்

பதிப்புரிமை : மு. பொன்னம்பலம்

விலே ரு. 10/-

### நண்பர்களுக்கு !

கலே இலக்கியத்துக்கு மக்கள் வாழ்விலே ஒரு முக்கிய பங்கு இருக்கிறது.

கஃயும், இலக்கியமும் மக்கள் பொழுது போக்கவும், மகிழ்ச்சி பெறவும் மட்டும் உதவுகிறது என்பது பரவலாக நிலவி வரும் கருத்தாகும். இல்லே. அவை மக்களின் துன்ப துயரங்களேயும், ஆசாபாசங்களேயும் ஆர்வ அபிலாஷைகளேயும் வெளிப்படுத்த உதவுகிறது எனவும் கருதப்படுகிறது.

கஃ - இலக்கியம் மனிதனின் படைப்பு உந்தலுக்கும், உணர்வுகளுக்கும் உருவம் கொடுப்பவை என்றும் கருதப் படுகிறது.

இத்தணேயும்தான், அதைவிட மனிதனே பண்பாட்டு ரீதியாக உயர்த்த துணே செய்வதே உண்மையான கலே -இலக்கியத்தின் நோக்கமாகும் என்று வாதிப்பாரும் உண்டு.

உடல், உயிர், மனத் தளங்களேயும் கடந்து கலேப்பரவச நிலேக்கு மனிதனே உயர்த்துவதே உண்மையான கலே இலக் கியம் என்றும், மனிதனின் பரிணும வளர்ச்சியில் அந்தப் பணி நடக்கவேண்டிய காலக்கட்டத்தை அடைந்து விட்டோம் என்றும் அமரர் மு. தளேயசிங்கம் திடமாக நம்புகிருர்.

தன்னுடைய இந்த நம்பிக்கையை, அறிவு ரீதியாக, அழகு மிளர, ஆணித்தரமாக அவரின் இந்த ''கலேஞனின் தாகம் ', நூலில் விவரிக்கிருர்,

காசுக்காக கலே - இலக்கியம் என்பவர்கள், மனிதனின் கீழான உணர்வுகளேத் தூண்டி போலித்தனமான, ஆனுல் க ற்காலிக திருப்தியை கொடுக்கும் கலே இலக்கியம் படைப்பவர்கள். கலே கலேக்காகவே என்று வாதிடுபவர்கள், அரசியல் கட்சி போன்ற அமைப்புகளின் இலட்சியங் களேயும் நோக்கங்களேயும் நிறைவேற்ற துணேபோவதே நல்ல - கலே இலக்கியம் என்று வாதாடுபவர்கள் இப்படி பல் தரப்பட்டவர்களின் முகத்திரைகளேயும் 'மெய்யள் ' என்ற உரை கல்லில் சோதித்து வரிசையாக கிழித்தெரி கிருர் தளேயசிங்கம்.

உடல், உயிர், மனம் ஆகிய நிலேகளுக்கு மேற்பட்ட நிலே மெய்யுள். நமது முனிவர்களும் ஞானிகளும் அந்த மெய்யுள் நிலேயில் கலேப்பரவச நிலேயை அடைந்திருந்தார் கள். ஞானிகளுக்கு அடுத்து அந்த உணர்வு அலேகளே உணரும் நிலேயில் இருப்பவர்கள் கலே, இலக்கிய கர்த்தாக் களே என்றும், மனிதனின் புதிய பரிணும் நிலேயில் அந்த கலேப்பரவச நிலேயை சகல மக்களுக்கும் கொண்டு வரு வதில் அவர்கள் முனேந்து நிற்க வேண்டும் என்றும், அதற் காக அவர்கள் இயக்கமாக செயல்பட்டு வரப்போகும் நிலேயை வளர்ப்பதிலும், விரைவு படுத்துவதிலும் உதவ வேண்டும் என்றும் தனேயசிங்கம் எதிர்பார்க்கிருர்.

கற்பனேயும், கனவும் இல்லாத புதிய கலே, இலக்கியம் படைத்து—அந்த பூரண இலக்கியத்தின் மூலம், வாழ்வும், தொழிலும் கலேயாக ஆக்கப் பட்டு முரண்பாடுகளும் தீமைகளும் அகற்றப்பட்ட ஒரு புதிய சமுதாயம் — சர்வோ தய சமுதாயம் உருவாக வேண்டும்.

அப்படிப்பட்ட புதிய சமுதாயம் உருவாவது இனி தவிர்க்கபட முடியாத, தாமதிக்க முடியாத ஒரு வளர்ச்சிப் போக்கு திடப்பட்டு வளர்வதாகவும் தளேயசிங்கம் காண்கிருர். இந்த தத்துவநிலே வரலாற்றுக் காலம் முதல் அவலங் களேயே கண்டு வந்துள்ள — சமீபகாலத்தில் மனச்சாட்சி யுள்ள எவரையும் வெகுவாக வருத்தி வரும் நிலே மாறி நம்பிக்கை ஊட்டும் ஒரு நிலே அல்லவா?

இந்த விசயத்தில் நமது மகாகவி பாரதி போலவே 'கிருதயுகம் எழுகமாதோ' என்று தன்னம்பிக்கையோடு பேசுகிறது தணேயசிங்கத்தின் கருத்துக்கள்.

புதிய, நம்பிக்கையூட்டும் எழுச்சிக்கு அஸ்திவாரம் இடும் அமரர் தளேயசிங்கத்தின் நூல்கள் அனேத்தையும் தமிழ் மக்களுக்கு அளிப்பதில் நாங்கள் பெருமையும் மகிழ்ச் சியும் கொள்கிரேம்.

பாரதி தினம், 1985

சி. கோவிந்தன் <sup>பதிப்பாளன்</sup>

## இந்நூல் பற்றி...

#### சுந்தர ராமசாமி

பிரபஞ்ச உணர்வுகள் ஞானிகளுக்கு அடுத்தாற்போல் படைப்பாளிகளிடமே வெளியாகும் என அவர் கருதியதால் இலக்கியம் பற்றிய தன் எண்ணங்களேயும் வெளியிட்டுள் னார். வரவிருக்கும் காலத்தில், உள்ளுணர்வுகள், அறிவு வாத்ம் இவற்றின் பலத்தை ஆதாரமாகக் கொண்டு பிரத் தியட்ச உலகம் சாராத கற்பனேகளே ஒதுக்கி நடைமுறை வாழ்வு உண்மையின் தனத்தில் சோதிக்கப்பட வேண்டும் என்கிருர். இவ்வாறு தனது புதிய இலக்கியக் கோட்பாட்டை தளேயசிங்கம் வரையறுக்கும்போது இன்று வரையிலும் வந்து சேர்ந்துள்ள இலக்கியம் இவ்வுண்மைகளே பின்பற்றி இயங்காதது மூலம் உலகத்திற்குப் பெரும் இழப்பு ஏற்பட்டுவிட்டது என்றும் 'மெய்யுள் ' சார்ந்த வழியிலேயே இயங்கியிருந்தால் பெரும் ஆக்கங்கள் ஏற்பட்டிருக்கும் என்றும் இவர் தம்புகிருர். இந்நில் பற்றி நாம் மோகிக்கவேண்டும்.

இலக்கியத்திற்கு வாழ்க்கைதான் அடிப்படையாக இருக் கிறது. பயணங்கள் வாழ்வீன் தளத்திலிருந்து தான் மேற் கொள்ளப்படுகின்றன. கலேஞரின் ஆற்றலுக்கு ஏற்ப, உள் ஞுணர்வுகளுக்கும் புற அறிவுக்கும் ஏற்ப யாத்திரை விரி வடைகிறது. சுய அனுபவத்திலிருந்து சுய அனுபவத்தின் தெளிவற்ற கோலத்திலிருந்து, முன்னுக்கு பின் முரணுன கோலத்திலிருந்து, முழுமையற்ற கோலத்திலிருந்து உண்மை களேத் தேடித் தொகுத்து வாழ்க்கை பற்றிய தன்பார்வையை முன் வைத்துச் செல்லும் யாத்திரை இது. இவ்வாருன தொகுப்புக்கு கற்பணேயின் தீண்டல் தவிர்க்க முடியாதது. இவ்வாறு நிகழவில்லே என்பதில்தான் படைப்புக் கற்பணேயே தவிர ' நிகழ்ந்ததில் நான் கண்டது இதுதான் ' என்று ஆகி ரியரின் கூற்றில் இது தான் அவனது அனுபவ உண்மை. புற உலகம் அதன் தெளிவற்ற நிலேயில் தறிகெட்ட கற், பணேயாகவும், படைப்பு உலகம் அதன்-தெளிவற்ற-நிலேயில் கலேஞனின் உண்மையாகவும் பார்வையால்கூடும் ஒருமை உணர்ச்சியில் உண்மையாகவும் நிற்கிறது. படைப்பு, சரித் திரம் அல்லதான். ஆணுல் சரித்திரம் எப்போதும் கியப் படைப்புகளில்தான் மனிதத்தன்மை பெறுகிறது. ஒரு தேசத்தைப் பற்றிய புரிதலில் சரித்திரம் தராத ஒரு ணுமத்தை இலக்கியம் எப்போதும் தந்து கொண்டிருப்பது இதனுல் தான். இதெல்லாம் பெரிய இலக்கியங்கள் சார்ந்து பேசப்படவேண்டியவை. அதாவது இலக்கியம் சார்ந்து பேசப் பட வேண்டிவை. இலக்கியம் போன்றவை சார்ந்து பேசப் பட வேண்டிவை அல்ல.

இலக்கியம் சார்ந்து பேசப்படும் போது உண்மையின் தொகுப்புக்கு கற்புளேயைச் சார்ந்து நின்ற கலேஞர்களே 'மெய்யுள் ' முன்னுல் வைத்து பின் தன்ளுவது சாத்திய மற்றதாகவே இருக்கிறது. 'மெய்யுள் ' வரையறுக்கும் கருத் தோட்டம் இலக்கியத்தைப் பேரலி செய்யும் எழுத்துக்களுக்கு முன்னுல்தான் வலுப்படக்கூடியது. இங்கு கற்பனே இலக்கிய நோக்கத் திற்கு நேர் எதிரான நோக்கத்தில் பயன் படுத்தப்படுகிறது. மெய்யான கலேஞன் வாழ்வின் சத்தியத் தைத் தொகுத்து மயக்கத்தை அகற்றும்போது, பேரலி வாழ் வின் தெளிவற்ற நிலேயைப் பயன்படுத்தி அவற்றில் கனவைக் கலந்து மயக்கங்களே உருவாக்குகிருன். இப்போலிகள் தங்கள் கீழான தொழிலே உதறி அன்குட வாழ்வைச் சார்ந்த பொருள் பொதிந்த நிகழ்வுகளேத் தேர்ந்து அவற்றை உண் மையின் தனத்தில் வைத்து ஆராய முற்படுவார்கள் என்குல் மையின் தனத்தில் வைத்து ஆராய முற்படுவார்கள் என்குல்

அவை சமூக ஆரோக்கியத்திற்கு உதவக்கூடியதாக இருக்கும். நாம் படித்துப் பார்க்கக்கூடியதாகவும் இவை இருந்துளிடக் கூடும். தளேயசிங்கமே எழுதிக் காட்டியுள்ள 'கலேஞனின் தாகம்' என்ற நாவல் எப்படி சாதாரண உலக நிகழ்வும், கற்பனே தளிர்த்து, உண்மையின் தளத்திற்கு நகர்த்தப்பட்டு விருப்பு வெறுப்பற்ற மணங்களின் ஆராய்வுக்கு உட்படும் போது முகத்திரைகள் வரிசையாகக் கிழிபட, கண்டுபிடிப்பு வெளிப்படுவதிலுள்ள 'உயர்நிலேப் பரபரப்பு ' ஏற்படுத்தச் செய்கிறது என்பதை நிருபிக்கிறது. ஆலை இதுபோன்ற முயற்சிகள் பெரிய குரலகள் சாதித்துள்ள கற்பண சார்ந்த படைப்பின் முன்னுல் பின் தங்கியே நிற்கும். ஏனெனில மெய்யுளில் ஆராய்வு இருக்கின்ற அளவு புனர்ப் படைப்பு இல்லே. புனர்ப்படைப்பு கற்பணேயின் துணே இழந்து நிகழ்த் தக் கூடியதும் அல்ல.

இனி உருவ உள்ளடக்கங்கள் பற்றி, உள்ளுடக்கமே உருவத்தை தீர்மானிக்கிறது என்ற சரியான நிலேயிலிருந்து தன் சிந்தணேகளே வளர்த்துக்கொண்டு போகிருர் தளேயசிங்கம். சோவியத்தில் புரட்சிக்குபின் புதிய உருவங்கள் ஏற்படாததால் அங்கு புதிய உள்ளடக்கமும் ஏற்படவிலில் என்ற முடிவுக்கு வந்து கலேயில் புதிய உள்ளடக்கத்தையும் அதனைல் புதிய உள்ளடக்கத்தையும் அதனைல் புதிய உருவத்தையும் பொருளாதார நிலேயில் ஏற்படும் மாற்றங்கள் நிகழ்த்தாது என்றும், சிந்தனேயில் ஏற்படும் புரட்சியே இலக்கியத்திலும் புரட்சி ஏற்படுத்தும் என்றும் கூறுகிருர். இவர் ஒரு விமர்சகனைகச் செயல்படுவதில் முழு முனேப்புக் கொண்ட வரல்லர். இலக்கிய விமர்சனத்தில் ஆரம்பித்து தத்துவவாதி யாக உருக்கொள்ளும் திசையே இவருடைய போக்கு. இலக் படைப்புக்கள் பற்றிய இவரது முடிவுகள் பெரும்பாலும் ஏற்றுக் கொள்ள முடியாதபடியே இருக்கின்றன. இதற்கான காரணத்தை பார்க்கலாம்.

படைப்பின் உள்ளடக்கத்தை அலசி ஆராயும் முடிவுகள் சிந்தனே உலகைச் சார்ந்த விஷயம். இலக்கிய விமர்சனம் அல்ல. படைப்பில் உள்ளடக்கத்தைப் பார்ப்பது, உள்ளடக் கக்தைப் பார்ப்பதாகுமே தவிர, படைப்பைப் பார்ப்பது ஆகாது. உள்ளடக்க ஆராய்ச்சியில் படைப்பு கீழ்நிலேக்கு இறக்கப்படுகிறது. படைப்பில் உள்ளடக்க உருவக்கூறுகள் உருகி இறுதி புதிய வடிவம் எடுத்து விடுகிறது. இந்த வடிவத்தைச் சிதைக்காமல் இதன் கூறுகளேப் பிரிக்க முடி யாது. இம் முழுமையை மறந்து படைப்பின் உள்ளடக் கத்தை மட்டும் கருதி ஒரு படைப்பை உள்ளடக்கத்தில் கொள்ளும் கருத்து வேற்றுமையினுல் கருத்தொற்றுமை கொண்ட மற்றொரு படைப்பை முன் படைப்புக்கு மேலாக வைப்பதும் விமர்சனத் தளத்தில் மிக தவருன முடிவு களுக்கு இட்டுச் செல்லும். சத்திய எழுச்சியின் தோற் றத்தை ஜெயகாந்தன் வெளிப்படுத்துகிருர் என்ற முடிவில் நின்று, நிதர்சனத்தின் அவலத்தை முன் வைத்த 'புதுமைப் பிக்கணே ' முன்னவரிற் பின்னே தள்ளுவது ஒரு உதாரணம். சத்தியத்தின் தளத்தில் புதுமைபித்தன் கொண்டிருக்கும் பிரிக்க முடியாத கலே உறவையும் தனது விருப்பங்களே கதைகளே 'உருவாக்கும் ' உலகில் படியவைத்து புற ஜெயகாந்தனுக்குமுள்ள வேற்றுமை அறியாமல் போனது உள்ளடக்க ஆராய்ச்சி சார்ந்து படைப்பை மதிப்பிட்டதில் பெற்ற கோணலாகும்.

#### மு. பொன்னம்பலம்

தன்னில் மட்டும் மெய்யை அழுத்திய உள்ளொதுக்கிய போக்கு 'புதுயுகம் பிறக்கிறதின்' கடைசிக் கதையான 'வெளி' க்குரியதென்ருல் சகலதையும் மெய்யில் அழுத்தி விரியும் தத்துவ வார்ப்பு 'போர்ப்பறை' நூலுக்குரித்தாகிறது.

''மெய்யுளோ ' சகலதின் இயக்கங்களேயும், அவற்றி இ இயக்க விதிகளேயும் மெய்யின் பின்னணியில் வைத்து அழுத்திக் காட்டுகிறது. 'போர்ப்பறை' விரித்த தத்து வத்தின் பிரயோகப் படுத்தலுக்கான விதிகள் இதிலே (கலேஞனின் தாகம்) போடப்படுகின்றன.

இந்தப் பார்வையில் வர்க்கவியல் என்பது அற்பமாக, குணவியலே எல்லா இயக்கங்களுக்கும் எக்காலத்துக்கும் உரிய உண்மைப் பின்னணி என்பது விளக்கப்படுகிறது.

குணக் கலவைகளின் வார்ப்புக்கேற்ப ' நாண் ' நடத்தும் இயக்கங்களே அன்றிலிருந்து இன்றுவரை தேவ — அசுர, தர்ம... அதர்ம, நல்ல... தீய, தொழிலாளி... முதலாளி போக்குகளாக மாறி மாறிக் காலத்துக்கேற்ற கோலங்களில் தோன்றுகின்றன.

குணவியலே அறியாத வரைக்கும் தொழிலாளருக்குள் இருக்கும் முதலாளிகளேயும், முதலாளிகளுக்குள் இருக்கும் தொழிலாளிகளேயும் பொதுவுடமை வாதிகுள் அறியப்போவ தில்லே.

அதனுல்தான் தொழிலாளர் புரட்சி துரைத்தனமாகத் தேங்குவதற்கும், தொழிலாளர் சர்வாதிகாரம் சோஷலிசத்தை விட்டு நகராமைக்கும் உரிய காரணங்களேப் பொதுவுடமை வாதிகள் அறிவதில்லே. பொதுவுடமைப் போக்கின் இன்றைய தேக்கமே அதன் அறியாமையிலேயே ஆரம்பிக்கிறது.

'மெய்யுளின் ' வருகை பொதுவுடமைப் போக்கின் தேக்கத்தை உடைக்கும் அதே வேளேயில், ஆதன் நோக்கத் துக்குரிய அடிப்படைக் கோளாறுகளான லோகாயத வர்க்க-இயக்கவியல் வரையரைகளேயும் தகர்த்து விடுகிறது.

இதன்மூலம் பொதுவுடமைப் போக்கே விடுதலே பெறு கிறது.

விடுதலே பெறும் பொதுவுடமைப் போக்கு பூரண சர்வோ தய எழுச்சிக்குரிய முக்கிய அம்சங்களில் ஒன்ருக மெய்முதல் வாதத்தின் மூலம் முன்னெடுத்துச் செல்லப்படுகிறது.

சகலவற்றையும் மெய்யின் எழுச்சிக்குரிய பூரண சர்வோ தய மாற்றத்துக்கு ஆற்றுப்படுத்துவதே மெய்முதல் வாதம்.

அந்தச் சகல மாற்றங்களும் ஆரம்பத்தில், க&், இலக்கிய, கலாசாரப் புரட்சிகளோடேயே தொடங்குவதால், மெய்யுள் உருவம் அப் புரட்சியைத் தொடங்கி வைக்கிறது.

அப்புரட்சி எழுத்தில் மட்டும் உன்னத இலட்சியங் களேயும், கலேப்பரவசத்தையும் 'படைத்து ' விட்டு வாழ்க் கையில் அவற்றுக்கு முற்றும் மாருக வாழும் இன்றைய கலே, இலக்கிய கர்த்தாக்களின் போக்கைத் தகர்த்துவிடு கிறது.

இத்தகர்ப்பு வாழ்க்கையில் கடைப்பிடிக்கப்படாத இலட்சி யங்களின் கூடாரமாக, வாழ்க்கையின் போலிப் பிரதிப் பொருளாக அமைந்துள்ள கலே இலக்கியம் என்ற தனியான ஸ்தாபனத்தையும் தகர்த்துவிடுகிறது.

இதன்முலம் கதை, கட்டுரை, கவிதை என்ற இலக்கிய கர்த்தாக்களின் கற்பணேச் சிறையிலிருந்து கலே இலக்கியமே விடுதலே பெறுகிறது. இந்த விடுதலே சகலரையும் கலேஞர் ஆக்குவதோடு அவர் புரியும் சகல தொழிலேயும் கலேயாக்குகிறது, இலக்கிய மாக்குகிறது.

இந்த நோக்கின் உன்னத சிருஷ்டியாகவே 'கலேஞனின் தாகம்' மெய்யுள் அமைகிறது.

இத்தரிசனத் தேவைகளின் நிகழ்வான மெய்யுள் உருவம் இன்றைய இலக்கூயத்தை அழிக்கும் இலக்கியமாகவும், கலேயை அழிக்கும் கலேயாகவும் செயற்படும் அதேவேளேயில் வாழ்க்கையையே கலேயாகக் காணவைக்கும் சாதனமாகவும் அச்சாதனேயின் மூலம் கலே இலக்கியத்தின் உச்ச தரிசன வெளிக்கர்ட்டலாகவும் அமைகிறது.

அத்ஞ ற்ருன் மெய்யுள் உருவம் பழைய இலக்கிய உருவங் களின் உடைப்பாகவும், அதே வேளே அவற்றின் கலேப்பாகவும் அவைக்கும் அப்பாற்பட்ட மெய்—றியலிஸ (மெய் Realism.), பிரபஞ்ச யதார்த்த வார்ப்பாகவும் அமையும்.

'கலேஞனின் தாகத்தின்' கடைசிப்பகுதி (அதாவது A — 2 வின் குணங்களே ஆராயும் இடத்திலிருந்து ) ஆசிரிய ரால் விரித்து எழுதப்படவிருந்தும் அது நிறைவேற்றப் படரத தால் அதற்கு ஆசிரியர் போட்டிருந்த குறிப்புகளோடேயே அது நிறைவு பெறுகிறது.

## த2ளயசிங்கம் நூல்கள்

### சமுதாயம் வெளியீடுகள்

| <b>ඉ</b> ල <i>ඉක්</i> හ්ිිිල | <b>G</b> . | 15/- |
|------------------------------|------------|------|
| புதுயுகம் பிறக்கிறது         | <b>.</b>   | 10/- |
| போர்ப்பறை                    |            | 25/- |
| ெய்யுள்                      | <b>.</b>   | 15/- |
| கமேஞனின் தாகம்               |            | 10/- |
| கல்கி புராணம்                | அச்சில்    |      |
| யாத்திரை                     | அச்சில்    |      |

## க்ரியா வெளியீடுகள்

| ஏழாண்டு           | இலக்கிய வளர்ச்சி | ტ.         | 18/- |
|-------------------|------------------|------------|------|
| <i>முற்போக்</i> ( | த இலக்கியம்      | <b>რ</b> • | 5/-  |

## कथाज्ञीनं क्राक्षं

சுழல்: ஒன்று

தளம்: முதலாளி**த்துவ**ம் வகை: சிறுகதை (சக்கை)

கொழும்புக் கோட்டை முடக்குத் தெரு ஒன்றிலுள்ள ஓர் மதுபானக் கடை: மத்தியான நேரமாகையால் கூட்டம் ஓர் மூலேயிலிருந்த மேசையருகில் அதிமாக இருந்தது. நானும் நண்பர் A - 1 உட்கார்த்திருந்தோம் (A - 1 ஓர் எழுத்தாளர்; சஞ்சிகையாசிரியர்). முடிக்கப்படாத சாராயுக் கினாஸ்கள் மேசையில் இருந்தன. ஈஸ்ட்டர்ன் பேப்பர் மில்ஸ் கோப்பரேஸனில் கடதாசி வாங்கத் தவம் கிடந்துவிட்டு, இடையில் தாகம் தீர்ப்பதற்காக அங்கு சென்றிருந்தோம். எழுத்தாளதை வேண்டுமாலை இன்னும் அப்படி எத்தனேயோ தவங்கள் செய்யவேண்டும் என்ற ஞானம் பிறத்துகொண்டு டிருந்த வேளே அதைப்பற்றியே நினேத்துக் எனக்கு. கொண்டிருந்தபோதுதான் எதிரே இருந்த நண்பர் A - 1 திடீரென்று ஏதோ ஓர் அதிசயத்தைக் கண்டு விட்டிவர் போல், ூ அங்கு பசருங்க ! ்' என்ளர் ஆச்சரியத்தேரடு.

A-1 காட்டிய திசையில் நானும் பார்த்தேன். அங்கு போவோரும் வருவோருமாப்ப் பெரிய தெருக்கடியாய் இருந்தது. அதில் A-1 இன் ஆச்சரியத்தைக் கிளப்பக்கூடிய விசேஷம் என்ன இருத்தது என்பதை என்னுல் எடுத்த எடுப் பிலேயே யூகிக்க முடியுவில்லே.

'' அங்கு பாருங்க '' என்ருர் A - 1 தொடர்ந்து. '' அந்தா பாரில் '' முழங்கையை ஊண்றிக்கொண்டு ஊத் தைக் கால்சட்டையோடும் சோட்டோடும் ஒருவர் நிற் கிருரே தெரியுதா?''

'' ஓ, தெரியுது ''

் ஆள் ஆரெண்டு தெரியுமா ? ்

் 'எனக்கெப்படித் தெரியும் ?்'

்' உஹும் '' என்று தஃலயசைத்தேன் நான்.

''அவர் தான் டைரக்டர் D'' என்று சொல்லிவிட்டு அவர் படங்கள் தயாரித்துக் தொடுத்த சினிமாக் கொம் பனியின் பெயரையும் சொன்ஞர் A — 1.

''அவர் தான் இப்ப இப்பிடி இருக்கிருர் ! ''

எனக்கும் இப்போ ஆச்சரியமாக இருந்தது. அந்த டைரக்டரின் பெயரை நானும் கேள்விப்பட்டிருக்கிறேன். இப்போ அத்தகைய படங்களில் எனக்குப் பிடிப்பில்லா விட்டாலும் அந்தக் காலத்தில் அவர் தயாரித்த சிங்களப் படங்களே நானும் பார்த்து ரசித்திருக்கிறேன். அந்த டைரக்டர்தானு இந்தத் தோற்றத்தில் நிற்கிருர்?

'' ஏன் என்ன நடந்திற்று ? இப்ப இவர் டைரக்ட் பண் ணிறதில்லேயா? அல்லது ஏதாவது மூனேக்குழப்பம் கிளப் பமா ?'' என்றேன் அவரின் தோற்றத்துக்குரிய வேறு காரணத்தை யூகிக்க முடியாதவனைப்.

் அப்படியொண்டுமில்லே ் என்குர் A -1 இரக்கத்தை கோரும் பாவணயில் சிரித்துக்கொண்டு, ் இப்ப ஆளுக்கு வேலேயில்லே. கொம்பனி, ஆளே வெளியால போட்டிற்று, இப்ப சும்மா பைத்தியக்காரன் மாதிரிக் குடிச்சுண்டு திரி மிருர். முந்திப் பாக்கோணுமே! ச்சா, கோட்டும் டையும் சூட்டுமாக..... ஹி இஸ் எ ஜென்ட்ல்மான், நவ்?..... ஹி இஸ் எ பெகர்!''

''கொம்பனி ஏன் ஆக்ன வெளியால போட்டுது?'' ''தட் ஈஸ் பீஸ்னஸ். வேற ஒரு நல்லாள் கிடைச் சுது. எபெற்றர் மான்.''

A-1 ன் ஆங்கிலத்தால்கூட எனக்குச் சந்தோசத்தையூட்ட முடியவில்லே. அந்த டைரக்டரின் பரிதாப நிலேயில் நானும் ஒண்றிப்போய் விட்டேன். பாதி வெந்ததும் பாதி வேகா ததுமாய் நான் படித்திருந்தவை, ஒழிக்க முயன்ருலும் ஒதுங்கி உள்ளே கிடந்த என் பழைய கட்சிக் கொள்கைள், தத்துவங்கள், அனுதாபங்கள் எல்லாம் அந்த டைரக்டருக் காகத் திடீரென்று ஊற்றெடுத்து உள்ளே பெருகத் தொடங்கின. ஊறிப்போன கட்சிக்காரன் ஒருவனுக்கு முன்னல் உயர்த்தப்படும் ஒரு கொடியாய், ஒரு குறியீடாய் அவர் எனக்குக் காட்சியளித்தார். எனக்குள்ளே அதற்கேற்ற எதிரொலிகள் எழத் தொடங்கின.

முதலாளிவர்க்க அதிகார அமைப்பு உறிஞ்சி எறிந்து விட்ட வெறும் சக்கைதான் அந்த டைரக்டர், உள்ளே அந்த எதிரொலி சொல்லிக் கொண்டிருந்தது. அந்த அமைப்பில் எல்லாச் சுதந்திரங்களேயும் அனுபவிப்பவனைகச் சொல்லப்படும் கலேஞனுங்கூட அதன் வெறும் கருவிதான், அது தொடர்ந்தது. அதற்குத் தன் முழுச் சாற்றையும் பிழிந்து கொடுத்தபின் அவனும் வெறும் சக்கையாகத்தான் வெளியே வீசப்படுகிருன். அதற்குப் பின் அவன் ஒரு கலேஞனல்ல. பைத்தியக்காரன், பிச்சைக்காரன், A-1 சொன்னது போல் ''எ பெகர். ''

உண்மை, அந்த டைரக்டரைப் பெரியதோர் கலேஞ ஞக என்றுமே நான் நிணத்ததில்லத்தான். ஆஞல், அப்

21

போதைய சிந்தனேகளின் அடிப்படையில் அதுகூட அவனு டைய குறையாக எனக்குப் படவில்லே. அதுவும் அதே முத லாளி வர்க்கத்தின் குறையாகவேபட்டது. அவனுக்குரிய திறமைகளேத் தனக்கேயுரிய ஜனரஞ்சக வழியில் சிதைத்துச் சிதறடித்தது அதே முதலாளிவர்க்க அமைப்பாகவே எனக்குத் தெரிந்தது. திடீரென்று அந்த அமைப்பை அந்தக் கணமே உடைத்தெறிய வேண்டும். அதற்குரிய சின்னங்களே எல் லாம் அந்தக் கணமே ஒழித்துவிட வேண்டும். சுட்டுக் கொழுத்திவிட வேண்டும் என்ற ஓர் ஆத்திரம் எனக்குள்ளே கெம்பி எழத் தொடங்கிற்று. ஆணுல் அது அப்போதைக்கு முடியக்கூடிய ஒன்றல்ல. அதனுல் அதே புரட்சிப்பெருக்கு அடுத்த கணம் அந்த டைரக்டரில் அளவுக்கு மீறிய அபி மானமாகவும் அன்பாகவும் உருமாறி அவரோடு ஏதாவது நானுகவே வலியக் கதைக்க வேண்டுமென்ற ஓர் ஆசையாக எழும்பிற்று. ஓர் ஒதுக்கப்பட்ட கணேஞனுக்கு அந்தளவுக் காவது நாம் ஆதரவு காட்டக் கூடாதா?

கலேஞனின் தாகம்

இடமற்ற நெருக்கடியில் இடந்தேடி, கையில் சாராயக் கிளாஸுடன் அவர் அங்குமிங்குமாகப் பார்த்துக்கொண்டு நின்ருர்.

அதுவோர் நல்ல சாட்டாகப்பட்டது. நாம் இருந்த மேசைக்கருகில் வெறுமையாகக் கிடந்த நாற்காலியைக் காட்டி அங்கு வந்து உட்காரலாம் என்று நான் கையால் சைகை செய்தேன். A - 1 ம் அதை விரும்பவே செய்தார்.

அவர் ஒரு கணம் தயங்கினர். ஆனல் வேறு இடம் அவருக்கும் அதுவே சரியாகப்பட்டிருக்க இல்லாததால் வேண்டும்.

உட்காரும்போது நன்றியறிவித்தலாக ஒரு மெல்லிய சிரிப்பு. ஆனுல் முகத்தில் அப்பிக் கிடந்த வேலேயை அது கூட்டியே காட்டிற்று.

்' நீங்கள் தான் டைரக்டர் D ? ்' என்றேன் நான் ஆறுத லாக ஆங்கிலத்தில்.

அவர் நிமிர்ந்து என்னேப் பார்த்தார். மெல்ல வந்த சிரிப்பு முன்பைவிட நல்லதாக வந்தது. சிரிப்போடு ''ஆம்'' என்று கூறும்வகையில் தலேயை ஆட்டிக் கொண்டு மௌன மாகவே திரும்பவும் பார்வையைத் தாழ்த்திக்கொண்டார்.

என் கேள்வியின் தாக்கத்தை அளந்துகொண்டே நானும் சிறிது நேரம் மௌனமாக இருந்தேன். உள்ளே சென்ற ஒரு முறடு சாராயத்தைவிடி அதன் தாக்கம் பெரிதாக இருந் திருக்க வேண்டும். பிச்சைக்காரக் கோலத்திலும் பழம் பெரு மையை நினேவூட்ட ஒருவன் முயல்கிருன், அது போதாதா ஒரு கலேஞனுக்கு?

சிறிது நேரத்துக்குள் திரும்பவும் தலேயை நியிர்த்தி என்னேப் பார்த்துச் சிரித்தார். பேச்சை வரவேற்கும் சிரிப்பு. நானும் அதையே விரும்பினேன்.

'' மன்னிக்கவேண்டும். அதிகம் கேட்கிறேன் என்றில்லா விட்டால் இப்போ நீங்கள் என்ன செய்கிறீர்கள் என்று சொல் வீர்களா?'' என்றேன் நான்.

'' ஒன் <u>ബ</u>மில்லே '' என்று உள்ளே அடங்கிவிட்டது போல கேட்கும் ஓர் குரலில் பதில் சொன்னூர் அவர். சொல்லி விட்டுச் சிரித்துக் கொண்டே தோள்களே உயர்த்தி அபிநமித்து மேசையில் வைத்துக் கையால் பிடித்துக் கொண்டிருந்த சாராயக் கிளாஸை முகச் சாடையால் காட்டினர். ஒன்று மில்லே, இதுதான் வேலே.

நான் சிரித்தேன். A - 1 சிரித்தார். அவர் பகிடியை ரசித்த நம் சிரிப்பில் அனுதாபமும் தொக்கி நின்றது. சிறிது நேரம் ஒருவராலும் பேசமுடியவில்லே. அவருடைய பதில் அப்படி ஒரு பேசமுடியாத நிலேயை அங்கு கொண்டு

வந்து விட்டிருந்தது. இனி ஒரு விமோசனமும் இல்ல என்ற நிலே. இனிப்பேசித்தான் என்ன நடக்கப்போகிறது? ஆணுல் அதனுல் தான் பேசவேண்டியுமிருந்தது. நல்ல காலம் இந்த முறை அவரே பேசினர்.

'' இப்போதைக்கு ஒரு படம் தயாரிக்கத் திட்டம் மட்டும் போட்டிருக்கிறேன் '' என்ளுர் அவர்.

திடீரென்று ஓர் ஒளி கிடைத்தது போலிருந்தது நமக்கு. அவருடைய முகத்திலும் ஒரு நம்பிக்கை.

- '' அப்படியா, மிகவும் நல்லது '' என்கிறேன் நான்
- ் பழைய கொம்பனிக்குத் தாஞ? '' என்று இடையில் A 1 கேட்டார்.
  - 😘 இல்லே, நாளுகவே தனியே 🥇
- ் பழைய கொம்பனியைவிட்டு நீங்கள் விலகிவிட்டீர் களா?'' திரும்பவும் A -1 தான் கேட்டார்.
- ் இல்லே, விலக்கிவிட்டார்கள். நான் உழைத்துக் கொடுத்ததையெல்லாம் மறந்துபோய் இப்போ வேரேர் ஆளப் பிடித்திருக்கிருர்கள்.''

ஒரு விடுபட்ட நிலேயிலிருந்துதான் அதை அவர் சொல்ல முயன்ருர். ஆளுல், திரும்பவும் பழைய கவலேயின் கருமை அவர் முகத்தில் படரவே செய்தது.

அதை நான் விரும்பவில்லே. அவரின் கவலக்குரிய விடயத்தைக் கிளற விரும்பாதவஞய் அவரே தொடக்கி விட்ட புதிய கதையிலேயே பேச்சைத் திருப்ப முயன்றேன். ''இப்போ நீங்களே தனியாக ஒரு படம் எடுக்கத் திட்டம் போடுகிறீர்களா?''

**் ஆம் '' என்**ருர் அவர்.

் அப்படியென்குல் இடைக்கிடை தரமான படங்களே யும் தயரரிக்க மு<del>ங்ன்</del>ருல் என்ன ?'' என்றேன் நான். "'குறைந்தது அதாவது ஒரு மாற்றத்துக்காகவாவது ?''

் ' தரமான படமென்ருல் ? ' '

திடீரென்று சுருங்கிப்போய்விட்ட முகத்தோடு அதை அவர் கேட்டார். அப்போதுதான் நான் அந்தக் கேள் வியைக் கேட்டிருக்கக் கூடாது என்ற பட்டது எனக்கு. கொம்பனிக்காக அல்லாமல் தானே தனியாகத் தயாரிக்க முயல்கிருர் என்று அவர் சொள்ளது இலக்கிய அமைப் பீன். எஸ்டாப்பிளிஷ்மென்டின் கட்டுப்பாடுகளிலிருந்து தப் பித் தன் தனித் தன்மை தெரிய எழுதக் கூடிய எழுத்தானன் ஒருவனின் நிலேயை எனக்கு நினேவூட்டியதாலும், ஏற் கனவே அந்த டைரக்டரின் குறைகளுக்கெல்லாம் காரணம் அவர் வேலே செய்த கொம்பனியும் அது பிரதிபலித்த முத லாளிவர்க்க அமைப்பும் அதன் ஜனரஞ்சகப் பொழுதுபோக் குக் கலேயுந்தான் என்று கணக்கிட்டிருந்ததினையும் நான் அப்படிக் கேட்டு விட்டேன். நீயே தனியாகத் தயாரித்தால் உன் உண்மையான திறமையையும் முத்திரையையும் காட்ட ல்ரந்தானே? ஆணல். அவருக்கு அது விளங்கினதாகத் தெரியவில்லே.

வேறு வழியின்றி அவரை வேதனேப்படுத்தாமலேயே நான் விளக்க முயன்றேன்.

் சாதாரண கொம்பனிக்குத் தயாரிக்கும்போது சாதா ரண படங்களேத் தயாரிக்க வேண்டியிருக்கும். அவற்றைத் தான் மக்கள் அதிகமாக விரும்புவார்கள் என்று போலிக் காரணம் கரட்டி அவர்கள் தயாரிக்கச் செய்வார்கள். ஆணுல், அவற்றில் தரமோ கலேயோ இருக்காது. இப்போ நீங்கள் தனியாகத் தயாரிக்க முயலும்போது தரத்துக்கும் கலேக்கும் அதிக இடங்கொடுத்து நல்ல படங்களேயும் இருந்துளிட்டு ஒருக்காலாவது தயாரிக்கலாத்தானே ? உண்மையான உய் களேக் காட்டும் உண்மையான தரமான படமொன்று ? ' '

அவருக்கு என் விளக்கம் இன்னும் ஆத்திரத்தைத்தான் கொடுத்தது.

் உங்களுக்குத் தெரியுமா, நான் தயாரித்த ''புயல் '' '' சுஜா '' என்பவைதான் இலங்கையில் அதிக வசூலேக் கொடுத்த சிங்களப்படங்கள் ? பிறகு அவற்றைவிட இனி எதைத் தயாரிப்பது ? ''

் வசூல் தொகை வேறு, தரம் வேறு '' என்றேன் நான் மிகச் சாந்தமாக, '் புயலேயும், சுஜாவையும் நானும் பார்த்திருக்கிறேன். ஆஞல், அவை சிங்களப் படத் தொழி லேயும் தரமற்ற தமிழ்நாட்டுப் பாணியிலேயே செல்லச் செய் தவை. வசூல் இருக்கலாம். ஆஞல், தரமோ கலேயோ இருந்ததென்று சொல்லமுடியுமா? நான் சொல்பவை வேறு. உதாரணமாக சத்யஜித்ராயின் படங்களேப்போல். அந்தள வுக்குத்தான் இல்லாவிட்டாலும் நம் லெஸ்ட்டர் பீரிஸைப் போலாவது ஒன்று தயாரித்தால் என்னை?''

சத்தியஜித் ராய் என்ற பெயரைச் சொன்னவுடனேயே அவர் தன் ஒரு கையின் அசைவால் என் எல்லாப் பேச்சை யும் ஒதுக்கிவிடுவதுபோல் ஆட்டியவாறே கேலியாகச் சிரித்துக்கொண்டு ஆரம்பித்தார்.

'' சத்யஜித் ராய் ! சேர்ட்டிபிகேட்டுக்கும் பரிசுக் கிண் ணங்களுக்கும் படம் தயாரிப்பவர்கள் அவர்கள். பிறநாட்டு விழாக்களுக்கு இரண்டொருதரம் அனுப்புவார்கள். அவ் வளவுந்தான். அதற்குப்பின் யாரும் அதைப் பார்க்க மாட் டார்கள். உள்நாட்டில் ஒரு வகுலும் இருக்காது.''

அந்தளவோடு நான் என் பேச்சை திறுத்திவிட்டிருக்க வேண்டும். அவருக்காக ஆரம்பத்தில் பொங்கிய அனுதா பமும் இரக்கமும் தொடர்த்து இருக்கவேண்டுமானல், அதோடு அதிகம் பேசாமல் சமானித்திருக்க வேண்டும். ஆளுல் எண்ளுல் முடியவில்லே. தான்தானே வலிய அனுதாபப் பட்டேன்? என் கொள்கைகள் தானே அவரில் அனுதாபப் பட வேண்டுமென்று என்னத் தூண்டின? இப்போ அதே கொண்கைகளேயும் கணக்கீட்டையுத்தான் அவர் பிழையாக்கிக் கொண்டிருந்தார். இனி எத்தனே தூரம் அவை பிழையானவை என்பதையும் பார்த்துவிட்டால் என்ன வந்து விட்டது?

்' வசூல் தான் பெரிதென்ருல் உங்கள் வசூலெல்லாம் இப்போ எங்கே போய்விய்யது? நீங்கள் வசூலித்த பணம் இப்போ உங்களே எங்கே அடித்திருக்கிறது? '' என்றேன் நான் சிரித்துக்கொண்டு. ஆகுல், உள்ளே ஒருவித சினமும் இல்லாமலில்லே.

''ஓ! காசு வகும், காசு போகும் '' என்ருர் அவர் திடி ரென்று பெரிய ஞானியைப்போல. அது ஒரு சரிக்கட்டல் என்பது சொல்லாமலே விளங்கிற்று.

''காசு வரும், காசு போகும். அதைப்பற்றிக் கவலேப் பட முடியுமா?''

் அப்படி வந்து போகிற காசை ஒரு தரமான படத்தி லும் போக்காட்டினல் என்ன? காசு போகுலாவது சேர்ட்டிபி கேட்டாவது மிஞ்சுமே?'

கேட்டுக்கொண்டிருந்த A-1 சிரித்தார்.

ஆணுல், அவர் சிரிக்கனில்லே. சிரிக்காமல் திரும்பவும் எல்லாவற்றையும் ஒதுக்கிவிடுபவர்போல் கையை ஆட்டிக் கொண்டு சொன்னுர். ''பரிகக் கிண்ணங்களும், சேர்ட்டிபி கேட்டுகளும் ஆயிரக்கணக்கில் வாங்கலாம். அவை பெரிதா? காசிருந்தால் நானும் வாங்கலாம், நீங்களும் வாங்குலாம்.'' அதற்குப் பின்பும் அவகுடைய பார்வைக் குறைவை! என்னுல் பொறுக்க முடியவில்லே.

'' எல்லாவற்றையும் நீங்கள் வாங்குவது, விற்பது என்ற ரீதியில்தானே கதைக்கிறீர்கள். வாங்கப்படும் கிண்ணங்களே யும் சேர்ட்டுபிகேட்டுகளேயும் நான் சொல்லவில்லே. கொடுக் கப்படும் கிண்ணங்களும் சேர்ட்டிபிகேட்டுகளும் குறிக்கும் தரத்தையும் கலேமையுந்தான் நான் கூறுகிறேன் '' என்றேன், இந்த முறை வெளிப்படையாகவே என் சினம் தெரியக்கூடிய தாக. இவற்றைக்கூட ஒருத்தனுக்குச் சொல்லிக் கொடுக்க வேண்டுமா?

கிளாசிலிருந்த மீதிச் சாராய்ம் முழுதையும் ஒரே மூச்சில் வாய்க்குள் ஊற்றிவிட்டு எல்லாங்களைட அனுபவ சாலிபோல் இந்தமுறை, கலே என்ற ஒன்றில்லே என்ருர் அவர்

''தெயார் ஈஸ் நோ சச் திங் கோல்ட் ஆர்ட் (உண் மையில் கலே என்ற ஒன்று இல்லே.) என்னேப்போல் அனுபவப்பட்டால் அது உங்களுக்குத் தெரியும்.''

் எல்லாமே காக?"

நான் வேண்டுமென்றே கேட்டேன். கலே என்ற ஒன்றில்லாவிட்டால் அவருடைய கருத்துப்படி எல்லாம் காசு தானே?

'' அது தான் சரி '' என்று ஆமோதித்தார் அவர். ''அது தான் சரி எல்லாமே காசுதான்.''

என்றைல் சிரிக்காமல் இருக்க முடியவில்லே. ஆனைல், திரும்பவும் பேச்சு முன்பைப்போல் ஸ்தம்பித்துவிட்டது என் பதை உணராமலில்லே. இனி விமோசனமே இல்லே. பேசுவதற்கு மட்டுமல்ல மனிதன் செய்வதற்குந்தான் இனி என்ன இருக்கிறது? ''நேரமாகிவிட்டது'' என்ருர் நிலேயை உணர்ந்து ▲ 1 இடையில் குறுக்கிட்டு. '' எல்லாரும் ஒரு ட்ராம், ட்ராம் கடைசியாக எடுப்போம்?''

முதலில் அதை அவர் விரும்பவில்லே. ஆஞல், இறு தியில் ஏற்றுக்கொண்டார். அது அன்றைய சந்திப்பை வேதனே எதுவுமின்றித் திருப்தியோடு முடிக்க உதவிற்று.

வெளியே வரும்போது டைரக்டர் D ன் குறைகளுக்குக் காரணமாகத் திரும்பவும் முதலாளி வர்க்கமும் அதன் ஜன ரஞ்சகக் கமேப்போக்கும் நிணேவுக்கு ஓடி வந்தன. ஆணல், இந்தமுறை அவற்றை நான் அமுக்கிக் கொண்டேன். திரும்பவும் வர்க்கம், கொடி, குறியீடு என்ற நிலேயில் வைத்து அவரை அளக்க நான் விரும்பவில்லே. தனிப்பட்ட D தனக்கேயரிய தனிப்பட்ட அளவு கோலே வைத்திருந்தார். எந்தவகைச் சமூக அமைப்பிலும் சரி, கடைசியில் D உறிஞ்சி விட்ட சக்கையாகவே எறியப்படுவார் என்றே இப்போதுபட் டது. தன் தனித்தன்மையையும் தன் சுவதர்மமான முத் திரையையுங் கொண்டு, பொதுப் போக்கை வளேக்க முயலா மல் அதன் வளேவு சுழிவுக்கேற்பத் தன்னேயே வளேத்துக் கொண்டார். அதனுல் கடைசியில் ஒதுக்கப்படும்போது ஒதுக்கப்படுவார். கலேஞகை, வெறும் சக்கையாகவே மேதாவியாக அல்ல உண்மையில் அவர் ஒரு கலேஞனே அல்ல. இன்னேர் சமூக அமைப்பில், அதாவது என்கொள் கைகள் காட்டிய சமூக அமைப்பில், அவர் அந்த அமைப் பக்கு ஏற்ற வகையில் சிறிய பென்சன் பணத்தோடு இதே வித விரக்தியோடும் இறுதியில் அவர் சொல்லிக்கொள்வதை என்னுல் நினேத்துப் பார்க்க முடிந்தது.

''கலே என்ற ஒன்று இல்லே. எல்லாம் அதிகாரந்தான். எவ்றி திங் ஈஸ் பவர்.'' ்பாவம், அவருக்கு விரக்தி. அதுதான் அப்படிப் பேச் சிறே '' என்ருர் A - 1, என் வெளி மௌனத்தைக் குலேத்த வண்ணம். ''பிறஸ்ற்றேற்றட்''

ஆமாம், விரக்திதான். ஆணுல், அதைத்தவிர அவருடைய போக்கு வேறு எதைக் கொண்டுவரும்?

் இவருடைய இலட்சியப்படி பார்த்தால் கொம்பனிக்கா றங்களேயும் குற்றஞ் சொல்லேலாது '' என்றேன் நான். ் இவர் தன்ஞல்மட்டும் கொடுக்கக்கூடிய ஒன்றைக் கொடுக்க முயன்ருரா, வெளியே போட்டாலும் வேறு யாரும் அதைக் கொடுக்க முடியாமல் இருப்பதற்கு ? அவர்கள் கேட்டதைத் தான் இவர் கொடுத்தார். அது இவருடைய இலட்சிய மாகவும் இருந்தது. இவர் வகுலேப்பற்றிக் கவலேப்பட்டது போல் அவங்களும் கவலேப்படுகிருங்கள், இவருடைய இலட் சியப்படி அவங்கள் செய்ததில் என்ன பிழை இருக்கிறது ?''

''ஓ! அதுவும் சரிதான் '' என்று ஆமோதித்தார் A - 1.

சரிதானு ?

சுழல் : இ**ரண்டு** 

தளம் : சோசலிச மாற்றம்

வகை: விமர்சனம்

#### சரிதானு ?

ஏழு வருடங்களுக்குப்பின் அந்தக் கேள்வி திரும்பவும் என் நிணேவுக்கு வந்தது. அதுவரை அந்தக் கேள்விக்கு நான் நேரடியாகப் பதிலளிக்க முயன்றதில்லே. பிரசுரிக்கப் படாமல் கிடந்த அந்தச் சிறுகதையைப் போல் அது எழுப் பிய கேள்வியும் பூரணமான பதிலேப் பெருமல் அடிமனதிலேயே கிடந்தது.

ஏழு வருடங்களுக்குமுன், 1965-ல் தேசிய அரசாங்கம் ஆட்சிக்கு வந்திருந்த காலத்தில், அந்தச் சிறுகதை எழுதப்பட்டது. சிறுகதையாக அது எழுதப்பட்டபோதிலும் அதற்குரிய சம்பவங்களும் கதாபாத்திரங்களும் கற்பணேயானவையல்ல. அரசுப் பதிப்பகத்தில் என் ''புதுயுகம் பிறக்கிறது '' என்ற சிறுகதைத் தொகுதி பதிப்பிக்கப்பட்டுக் கொண்டிருந்தவேளேயில் கொழும்பில் நிசமாக நான் சந்தித்த பாத் திரங்கள் அவை. நிசமாக நடந்த சம்பவங்கள். இரண்டொரு பெயர்கள் மட்டும் மாற்றப்பட்டிருந்தன.

அந்த டைரக்டர் இப்போ உயிருடன் இருக்கிருரோ இல்லேயோ தெரியாது. ஆஞல், அவரைச் சந்தித்தபோது என்ஞேடுகூட இருந்த நண்பர் நிச்சயமாக இன்றும் இருக் கிருர். அவர் ஒரு சஞ்சிகையாசிரியர், எழுத்தாளர்.

இப்போ, இந்த 1972 - ல், அந்தச் சிறுகதையைத் திரும் பிப் படிக்கும்போது அதன் உருவ அமைப்பையும் எழுத்து

31

நடையையும் சுவைக்கக்கூடிய அளவுக்கு அதன் முக்கிய பாத்திரத்தை நம்பமுடியாமல் இருக்கிறது.

கலேஞனின் தாகம்

அந்த டைரக்டர்.

ஒரு கோட்பாட்டை விளக்குவதற்காகச் செயற்கையாக உருவாக்கப்பட்ட பாத்திரமாக அவர் தெரியவில்லேயா? உண்மையில் அப்படி ஒரு மனிதன் பச்சையாகப் பேசியிருப் பாளு, கலே என்ற ஒன்று இல்லே ஐயா, எல்லாம் காசுதான் என்று ?

அந்தச் சந்தேகங்கள் நியாயுமானவை, ஆஞல், நடை முறை யதார்த்தத்தை அவற்ருல் மறைக்க மாருக, அந்த யதார்த்தத்தின் பூச்சுக்களற்ற நிர்வாணக் கோலத்தின் குருர்த்தை அழுத்தும் ஆச்சரியக் குரல்களாகவே அவை நிற்கின்றன.

காரணம், அப்படி ஒரு மனிதன் உண்மையாகப் பேசவே செய்தார், அவர் ஒரு சாதாரண மனிதனுமல்ல. காலத்தில் இலங்கைப் பொதுமக்களுக்குரிய, குறிப்பாகச் சிங்களப் பெரும்பான்மை மக்களுக்குரிய, ஒரு பிரபல தமிழ் டைரக்டர்களில் ஒருவராகவும் இருந்தார் அவர்.

நண்பர் A - 1 கூறியதுபோல் அவருக்கு விரக்தியாக வும் இருக்கலாம். ஓ, அதுவும் உண்மைதான். ஆனுல், அந்தக் காரணம் அவரைக் காப்பாற்றப் போவதில் இ. விரக்தியான நிலேயில்தான் ஒரு மனிதனின் உண்மையான அகப் பண்பாடு தெரியவரும். போலி மேற்பூச்சுக்களும் பாதுகாப்பு அபிநயங்களுமற்ற சுயதளம், சுயகோலம்.

அந்த நிலேயில் அன்று அவர் தனது சுயகோலத்தை மட்டும் காட்டுபவராக நிற்கவில்**கே.** '' ஜனநாயகம் '', ் ' ஜனரஞ்சகம் '', ''பொதுமக்களுக்குரிய பொழுதுபோக்குக் கலே '' என்ற வேறு பல சுலோகங்களினதும், பூச்சுக்களின

தும், பாதுகாப்பும் பூச்சுக்களினதும் சுயகோலத்தையும் காட்டுபவராகவே நின்ருர். எல்லாம் அடிப்படையில் காக கான் என்ற சுயகோலம்.

அந்தர் சுயகோலத்தைப் பார்க்கும்போது அந்தக் கோலத்துக்குரிய பாக்கிரத்திலோ அல்லது அந்தக்கோலத்தை வெளிப்படுத்திய சிறுகதையிலோ சந்தேகம் எழமாட்டாது. மாருகச் சந்தேகங்கள் எழவேண்டுமாளுல், அவற்றை உரு **வாக்கக்கூடிய தாகவிருந்த**ு சமூக்த்**திலும்**ு அதன் பண்பாட்டி லுக்கான் சந்தேகங்கள் எழும். எங்காமே பணத்தான் என்று **பக்கையாகப் பதிலனிக்கும் ஆண்குமாடு.** இது இது

அந்தப் பண்பாட்டு அமைப்பானது, ஒருவரை வேலேயி லிருந்து நீக்கிவிட்டு இன்னெருவரைத் திறமையுள்ளவராகக் கருதித் தெரிவு செய்யும்போது '' திறமை '' என்பதற்கு அது காணும் அர்த்தங்கள் எப்படிப்பட்டவையாக இருக்கும்?

எல்லாமே அடிப்படையில் பணந்தான் என்ற முழு மூச் சான நம்பிக்கை.

அந்த நம்பிக்கையைத் கொஞ்சமும் வெளிக்காட்டாமல் ஜனநாயகம், ஜனரஞ்சகம் என்ற பூச்சுக்களால் மொத்தமாக மறைத்துவிடும் சாதுரியம்.

ு அவைதான் அது போற்றும் '' திறமை '' என்பதற்குரிய அத்ததுகளாக இருக்கமுடியும். அந்த அடிப்படையில்தான பழையு டைரக்டரை நீக்கிவிட்டு, புதிய டைரக்டர் ஒருவரை அந்தப் படக்கம்பனி தெரிவு செய்தது ? அல்லது 1956 க்குப் பின் இலங்கையில் படிப்படியாக ஏற்படத் தொடங்கியுள்ள சிந்தனே மாற்றத்துக்கு விட்டுக்கொடுக்க வேண்டிய கட்டா யத்தின் பேரிலா ? குறிப்பாக, சினிமாததுறையில் லெஸ்ட் டர் ஜேம்ஸ் பீரிஸ் போன்ருேரின் பரிசோதளேகளின் பாதிப் புக் காரணமாக காசோடு கலேக்கும் முக்கியத்துவம் கொடுக்க

வேண்டுமென்ற தவிர்க்க முடியாத நிர்ப்பந்தத்தின் பேரிலா? எது எப்படியாக இருந்தாலும் பணந்தாண் எல்லாம் என்று நினேக்கும் ஒரு பண்பாடு நிச்சயமாக இருக்கிறது. அதை உண்மையான பண்பாடாக எடுக்கலாமா இல்லேயா என்ற விசாரம் வேறு விடயம். ஆலை, அப்படி ஒரு பார்வைக் கோண்மும் கோலமும் தடைமுறையில் இருக்கின்றன என்பதை மட்டும் மறுக்கமுடியாது.

அதைத்தான் அன்று, 1965-ல், பழைய கட்கிப் பற்று. கொள்கைப் பற்று என்பவற்றின் காரணமாக முதலானித்துவும் என்று நான் நினேக்க மூயன்றேன். அதனல் அதிலிருந்து வேறுபட்டதாக நான் நினேத்துக் கொண்ட சோஸலிஸ அமைப்பில் அந்த டைரக்டரின் நிலே என்னவாக இருந் திருக்குமென்று நான் கற்பனே பண்ணிப் பார்க்க முயன்றேன்.

இரண்டிலும் அவரது நிலே மோசமாகவே இருந்தது.

'' எல்லாமே பணந்தான் '' அல்லது '' எல்லாமே அதி காரந்தான் '' என்ற விரக்தி முணுமுணுப்பு இரண்டும் ஒரு கலேஞனுக்குரிய முணுமுணுப்பல்ல.

ஆணுல், அதேவேகோயில் வேறு வழியின்றி நான் தேடிப் பிடிக்க முயன்ற விளக்கங்கள், வித்தியாசங்கள் என்பவற்றி லிருந்தும் அப்போது நான் விடுபட முயன்று கொண்டிருந் தேன் என்பதையும் நான் உணராமலில்லே. அதளுல் அந்த விளக்கங்களினதும் சித்தாந்தங்களினதும் அடிப்படையில் அந்த டைரக்டரை அளவிடுவது சரிதானு என்ற பிரச்சனே யும் இல்லாமலில்லே.

சரிதாஞ ?

அந்தக் கேள்வி ஓர் எழுத்தாளனின் கேள்வி; ஒரு கலேஞ னின் கேள்வி. ஆணல், கலேஞன் என்பவணத் தனியான திறமை யுள்ள ஒரு விசேட பிறவியாகவே அப்போது நான் கண் டேன். அதைப்போலவே கலே என்பதையும் சமூகத்தின் ஒரு தனியான துறையாகவும், மிக அவசியமான துறையா கவும் கருதினேன். அதனுல் அத்தகைய விசேட திறமை யில்லாத டைரக்டர் எந்தச் சமூக அமைப்பிலும் சக்கையாக ஒதுக்கப்படுவது நிச்சயம் என்றும் நம்பினேன்.

ஒரு சாதாரண மனிதன் ஒரு சமுக அமைப்பில் - அது முதலாளித்துவ அமைப்பாயிருந்தாலுஞ் சரி, சோஸலிஸ அமைப்பாகவிகுந்தாலுஞ் சரி, - கலேஞைக மாற முடியாமற் சக்கையாக ஒதுக்கப்படுகிருன் என்குல், அதற்குரிய காரணம் அவனது திறமையின்மையா அல்லது அந்தச் சமூகப் பண்பாட் டின் திறமையின்மையா என்பதை அப்போது, என்னுல் திட்ட வட்டமாக விளங்கிக்கொள்ள முடியவில்லே. விளக்கவும் முடிய வில்லே.

அதற்கு, சகல துறைகளிலும் ஓர் அடிப்படையான மாற் றத்தைக் காட்டும் மிக ஆழமான புதிய பார்வை ஒன்று தேவைப்பட்டது. அப்போது அதை நான் அறிந்தவஞ்க இல்லே. ''புதுயுகம் பிறக்கிறது ''தொகுதி மூலம் பல்வேறு புரட்சி வழிகளே ஆராய்ந்தவாறே ஒரு தீர்க்கமான முடிவுக்கு நான் வந்துவிட்டிருந்தாலும், அந்த முடிவின் புது வழியைப் 'போர்ப்பறை'' காட்டும். அதன் பூரணக் கோலத்தில் அப்போது நான் காணவில்லே. அதற்குக் காலம் இருந்தது.

அத்தப் பூரணப் புதுவழியையே அன்றைய கேள்வி கோரு ஆதாக இருந்தது.

சரிதான ?

சுழல்: மூன்று

தளம் : சோஸலிஸ மாற்றம் வகை: புதிய வார்ப்புகள்

ஏமு வருடங்களுக்குப் பின் அந்தக் கதாபாத்திரங்க**ோ**த் திரும்பவும் நான் சந்தித்தேன்.

1972 - ஸ்ரீ லங்கா குடியரசாகிய காலம். ஐக்கிய முன் னணி அரசாங்கத்தின் சோஸலிஸ மாற்றத்துக்குரிய அரசிய லமைப்பு உருவாகிய காலம். அந்தக் காலத்தில்தான் நான் அவர்களேத் திரும்பவும் சந்தித்தேன்.

கால மாற்றத்திற்**கே**ற்பக் கதாபாத்திரங்களும் மாறி யிருந்தனர். நானுங்கூட முற்குக மாறியிருந்தேன்.

தாகத்தைத் தீர்ப்பதற்கும் பரவசத்தை அனுபவிப்பதற் கும் மதுபானத்தை நாடும் கட்டாயம் இப்போ எனக்கு இல்லே. மனித இனத்தின் தீராத தாகத்தையும் விடுதலே நாட்டத்தை யும் தீர்க்கும் மருந்தை ஒவ்வொரு மனிதனும் தனது அகத்துக் குள்ளேயே வைத்திருந்தான் என்பதைப் பூரணமாக இப்போ நம்பியதோடு, அதை என்னளவில் ஓரளவுக்கு அனுபவிப்பவ கைவும் இருந்தேன். அந்த அனுபவத்துக்குரிய பூரண வழி யைப் ''போர்ப்பறை'' மூலம் ஏற்கனவே பொது மக்களிட மும் பறைசாற்ற முயன்றிருந்தேன்.

அந்த நிலேயில்தான் அவர்களேத் திரும்பவும் நான் சந்தித் தேன். என்ளூடு கூடவே இரேய பரம்பரையின் கலேஞனை சு. வில்வரத்தினமும் இருந்தான். என் ''போர்ப்பறை ''யின் ஆதார புருஷனை '' அது ''வுக்கும் எனக்குமிடையே சதா பாலமாக இருக்கும் என் அந்தரங்கக் கூட்டாளி நல்லசிவமும் என் பின்னுல் நின்ருன். அவன் சு-வி-யின் இலட்சிய புருஷ னுங்கூட.

கொழும்பைவிட யாழ்ப்பாணந்தான் புதிய மாற்றத்தின் த&லநகராக மாறி வருகிறதோ என்னவோ, அவர்களே இம் முறை யாழ்ப்பாணத்திலேயே சந்தித்தேன். சந்தித்த இடம் ஒரு மதுபானக் கடையல்ல. யாழ்ப்பாணத்திலுள்ள ஓர் இலக்கிய சஞ்சிகையின் காரியாலயம்.

கால மாற்றத்துக்கேற்பக் கதாபாத்திரங்களும் மாறி யிருந்தனர்.

அவர்களேச் சந்திப்பதற்குச் சற்று முன்பு புத்தகக் கடையொன்றில் சஞ்சிகைகள் சிலவற்றைத் தட்டிக் கொண்டு நின்றபோது கூடநின்ற சு - வி கடைக்காரரிடம் புத்தகம் ஒன்றை விசாரித்தான்.

் தணியாத தாகம் இருக்கிறதா? சி - செ - எழுதி யது '

் இல்லே, இன்னம் வரேயில்ல.''

நான் சு - வி - யைப் பார்த்தேன். என் பார்வையில் நின்ற கேள்வியை உணர்ந்தவனுப் அவன் தொடர்ந்தான்.

'' **தேற்றுப் பே**ப்பரில் கிடந்தது, வெளியீட்டு விழா தடந்ததெண்டு. குத்துவிளக்குப் படத்துக்கும் அதுக்கும் எதோ சம்பந்தமாம். ஜே - சொல்லிச்சுது.''

புத்தகக் கடையை விட்டு எழுத்தாளரும் சஞ்சிகையுக்கிறி பிருமான நண்பர் A - 2 இன் காரியாலயத்தை நோக்கி நாக் நடந்துகொண்டிருந்தபோது நமது சம்பாசனே அப் பேரது புத்திரிகைன் எல்லாவற்றிலும் வீளம்பரங்கள் மூலம் அடிபட்டுக் கொண்டிருந்த ''குத்து விளக்கு'' திரைப் படத்தைப் பற்றிச் சுற்றியது.

நல்லாக் காசு செலவழிக்கிருங்கள் '' என்ருன் க - வி -, நல்ல விளம்பரம். முந்தின இலங்கைத் தமிழ்ப் படமெரண்டுக்கும் இப்பிடியில்ல ''.

காக மட்டுமா காரணம்?

பழைய பிரச்ணேயின் புதிய ஒலி. ஆணுல், எனக்கு அதன் தொடர்புகள் அப்போது ஞாபகத்துக்கு வரவில்லே. என் ஞாபகத்துக்கு வந்தவை வேறு விடயங்கள்.

் காசு மட்டும் காரணம் எண்டு சொல்லேலாது ் என் ் காலம் மாறிவிட்டது. அதுதான் முக்கிய றேன் நான்: காரணம். புதிய அரசாங்கம் வந்த பிறகு வந்த முதல் இலங் கைத் தமிழ்ப் படம் இது. அரசியல் முதல் சினிமா வரை சகல <u>துறைகளிலும் தரமான உணர்வு முன்பைவிட அதிகமாக</u> இருக்கிற காலமல்லவா இது? உருளேக்கிழங்கு முதல் சன் சிகை. சினிமா வரை உள்ளூர் உற்பத்திக்கும் தரத்துக்கும் முக்கியத்துவம் கொடுக்கிற ஒரு புதிய சிந்தனேச் சூழலில் எல்லாமே மாறித்தான் இருக்கும். சோஸலிஸ் மாற்றத்தின்ர முக்கியத்துவமும் அதுதான். அப்படி ஒரு சிந்தனே மாற்றம் ஏற்படும் போது சகல துறைகளிலும் அந்த மாற்றத்தை நாம் எதிர்பார்க்கவேணும். அதனுல் புதிய சிந்தனேச் சூழல் தான் முக்கிய காரணம் என்பதை மறக்கக்கூடாது. பண முந்தான். ஆணல், பணத்தை விடப் புதிய சிந்தனேச் சூம லின் முக்கியத்துவம் பெரிசு.''

அந்த விளக்கம் சரிதானு என்ற முந்திய பிரச்சணே இப் பூரா எனக்கில்லே. வேறு வழியின்றி மார்க்சீய வியாக்கியா னத்தை நாடுவதற்கும், வேறு பூரண வழியின் ஒரு சிறு அம்சமாகச் சனநாயக சோஸலிஸத்தை ஏற்றுக்கொள்வதற் கும் எவ்வளவோ வித்தியாசமிருந்தது. 1965-க்கும் 1972-க் கும் என் கொள்கை வளர்ச்சியைப் பொறுத்தவரையில் இருந்த வித்தியாசம் அது. புதிய சூழலேப் பொருளாதாரச் சூழலாகப் பார்க்காமல், புதிய பூரண வழிக்குரிய சிந்தனேச் சூழலாக நான் பார்க்க முயன்றது அதனைல்தான்.

சு - வி - பேசாமல் வந்தா<mark>ன். பாதி ஆமோதிப்பும் பா</mark>தி ஆட்சேபணேயும் கலந்த மௌனம். அந்த மௌனத்திலும் நியாயமில்லாமலில்லே. மிக வேகமாக அதை எனக்கு ஞாபகப்படுத்த முயன்ருன் நல்ல சிவம். அந்த மௌனத்திலும் நியாயமில்லாமலில்லே. புதிய சூழல் சிந்தனே மாற்றத்துக்குரிய சூழல் தான். ஆணுல், எந்தளவுக்கு அது மாறியிருந்தது? எந்தளவுக்குப் பொருளே விடச் சிந்தனே பலம் பெற்றிருந்தது? எந்தளவுக்குக் காசை விடக் கலே வலுப்பெற்றிருந்தது?

அதை அப்போது என்னுல் தீர்க்கமாகக் கணிக்க முடிய வில்லே. அதற்கு வேறு ஆதாரங்கள் வேண்டி இருந்தன.

காரியால்யத்தில் A-2 இருந்தார். வழக்கம்போல் இலக் கியத்தைப் பற்றியும் இதர பிரச்ணேகளேப் பற்றியும் நாம் கதைக்கத் தொடங்கினேம். கதை ஆரம்பித்து அதிக நேரமாகவில்லே. அதற்குள், நாடகம் ஒன்றில் சொல்லி வைத்ததுபோல், அங்கு வந்து சேர்ந்தார் அடுத்த கதாபாத்திரம். பழைய டைரக்டரின் புதிய வார்ப்பு அல் லது புதிய வார்ப்பின் இரு பாதிகளில் ஒன்று. D-1 என்று சொல்லலாம்.

் வாரும் வாரும் ' என்று வந்தவரை வரவேற்ற A - 2 நம்மையும் வந்தவருக்கு அறிமுகப்படுத்திஞர்.

வந்தவர் தனது சந்தோசத்தையும் ஆச்சரியத்தையும் வெளிக்காட்டியவாறு ஆசனம் ஒன்றில் அமர்ந்தார். அதற் குள் அவரை நானும் மட்டுக்கட்டிக் கொண்டேன்.

் நீங்கள் - தசனே ? இவர் சு -வி -. இஞ்சவாறத்துக்கு கொஞ்சம் முந்திதான் இவர் உங்கட தணியாத தாகத்தைப் பற்றிச் சொன்ஞர். அதற்குள் நீங்களே வந்திற்றேங்கள்."

<sup>்</sup> இவரைத் தெரியுமா ?..... தளேயசிங்கம்'''

<sup>&#</sup>x27;' g.....''

சம்பவங்களின் எதிர்பாராத பொருத்தம் எனக்கு ஆச் சரியத்தை ஏற்படுத்துவதாக இருந்தது. கதையில் கூட அப்படி நடக்குமா?

> '' எதிர்பாராத பொருத்தந்தான்,'' பின் னுவிருந்த நல்லசிவம் மெல்லக் குசுகுகத்தான். '' ஆளுல், எதுவும் தற்செயலாக நடப்பதில்லே. சந்தர்ப்ப விபத்து என்ற ஒன்றில்லே. எல் லாம் திட்டமிடப்பட்டுச் சரியாக நடத்தப் படுகின்றன.''

தல்லசிவத்தின் குககுசுப்புக்கு காது கொடுத்தவாறு D-1 னிடம் தேன்வியைப் போட்டேன்.

் உங்கட தணியாத தாகத்துக்கும் குத்துவிளக்குக்கும் ஏதோ சம்பந்தமாம், என்ன விசயம்?''

''விசயம் என்ன, இதுதான் கதை ''என்று ஆரம்பித்த D - 1 இரண்டையும் பற்றிய விபரங்களேத் தன் கோணத் திலிருந்து சொல்லத் தொடங்கிஞர்.

'குத்துவிளக்கு டைரக்டர் D - 2 ஒரு படத்துக்குக் கதை எழுதித் தரச் சொன்னர். கலேத்தரமுள்ள படமாகத் தயாரிக்க வேண்டுமெண்டது தான் முதல் பேச்சாக இருந்தது. இருந்தாலும் மக்களின் ரசணேக்காக வேண்டி சில சம்பவங்கள் கட்டாயம் இடம்பெற வேண்டுமென்றும் குறிப்பிட்டுச் சொன் ஞர். சில குறிப்பிட்டவர்களும், சில குறிப்பிட்ட பின்புலங் களும் படத்தில் இடம் பெறவேண்டுமெண்டு அவருடைய விருப்பம்.''

''தேசிய ஒற்றுமை, சாதிப்பீரச்2ன, படித்த வாலி பரின் வேலேயில்லாத் திண்டாட்டம், யாழ்ப்பாணக் கமத் தொழில் விருத்தி, எம். எஸ். பெர்ணுண்டோவின் பைலா எல்லாத்தையும் கலக்க வேண்டுமாளுல் அதில் உண்மை யான கலேத்தரத்தைக் காட்டுவது கஷ்டமான வேலேதான். நானே எழுதி, என்னுடைய பொறுப்பிலேயே டிரக்ட் பண்ணப்பட்டால் அது வேறு விதமாக இருக்கும். ஆஞல், வேற ஒருவரின் பலகோணத் தேவைகளேயும் கலப்படம் செய்யிறதெண்டால் அது வேருகத்தான் இருக்கும். இருந்தாலும், அதிலுங்கூடஒரு கலேஞன் தன் முத்திரையைக் காட்ட மாட்டான் எண்டில்லே. வர்த்தகத் தேவைகளுக்குரிய கலப் பட அம்சங்களேக்கூட முற்றிலும் யதார்த்தமாகவும் கலேயழ கோடும் விரசமில்லாமல் சேர்க்கை செய்யிற வேலே தொழில் தெரிஞ்ச கலேஞனுக்கு முடியாத விசயமல்ல. நான் செய்து கொடுத்தன்.'

D - 1 உடன் நான் நேரடியாகக் கதைப்பதும் அப்படி அவரைக் ''குளோஸ் - அப் '' பில் காண்பதும் அதுதான் முதல் தடவை.

நேர்த்தியாக வாரிவிடப்பட்ட நீண்ட சுருள் மயிர். பழைய பாகவதர் கலேஞர்களேயும், புதிய ஹிப்பீஸ்களேயும் எட்டாத இடைத் தரிப்பு. செந்தளிப்பான முகம். இருந் தாலும், அதில் கலேக்கோலத்தைவிட ஒரு குழந்தைக்குரிய பாவமற்ற அறிவு அல்லது '' இனஸன்ஸ் '' தான் அதிக மாகக் குடிகொண்டிருப்பது போன்ற தோற்றம். அதை வலியுறுத்தும் குரல்.

அவரது பேச்சைக் கேட்டுக்கொண்டிருந்த என்னிடம் வேறு பல நினேவுகள் மீட்கப்பட்டுக் கொண்டிருந்தன.

கைலாசபதி - தினகரன் காலத்துக் காரசாரமான கட்டு ரைகள்; தரமான கவிதைகள்; கவிதை அரங்குகளில் அப்போதுதான் கவிதை எழுதி முடிப்பதுபோல் பாவணே செய்யும் அவரது பாவணேகள்; வாணுலி விளம்பரங்கள்.

தரமான கலேஞன் ஒருவன் தான் சாட விரும்பும் வர்த் தக உலகத்துக்கே இரையாகிக் கொண்டிருக்கிருன் என்ற அவரைப் பற்றிய எனது பழைய அபிப்பிராயம் - (மு - பொ -வின் '' அது '' வுக்குரிய முன்னுரையில் ) - அது சரிதாஞ ?

் நான் செய்து கொடுத்தன் '', D-1 தொடர்ந்து சொல்லிக் கொண்டிருந்தார்.

'அதை D-2 வும் ஆரம்பத்தில் ஏற்றுக்கொள்ளாம லில்லே. ஆனல், பின்பு வேறு பலரின் ஆலோசணேகளினுல் கதையை அங்குமிங்கும் மாற்ற வேண்டுமெண்டு அடிக்கடி பிரச்சணே எழும்பிற்று. தேவையான மாற்றங்கள் எண்டால் பறுவாய் இல்லே. ஆளுல், மாற்றங்களுக்குத் தகுந்த ஆதாரமோ காரணமோ இல்லரமல் மாற்றச் சொன்னுல் அதில் அர்த்தமில்லே. எனக்கும் வேறு வழியில்லே. அவ ருக்குத் தெரிஞ்ச பாசையிலேயே ஓர் உதாரணம் மட்டும் சொன்னேன் கடைசியாக -

் நான் சொல்மாடத்துக்கு உருவங் கொடுக்கும் ஒரு கலே நிபுணன். என்னிடம் பிளான் ஒண்டு கேட்டவனுக்குத் தேவைப்பட்ட சகல அம்சங்களேயும் உள்ளடக்கிப் படம் போட்டுக் கொடுத்தன். அவன் அதைத் தன் கட்டிடப் கொந்திருத்துக்காரனிடம் கொடுக்க, அவன் தன் மேசனிடம் கொடுத்தான். படத்தைப் பார்த்த சீமேந்து குழைப்பவனும், கல் அரிப்பவனும், மண் எடுப்பவனும் கட்டிடப் பிளானே இப்படி மாற்றிளுல் நல்லது, அப்படி மாற்றிளுல் நல்லது எண்டு அப்பிராயம் சொல்ல அதை மேசன், கொந்திருத் துக்காரரின் வழியாகக் கேட்டுக் காவி வந்து கட்டிடக்காரன் என்னிடம் படத்தை மாற்றெண்டால் நான் என்ன செய்ய வேணும்?

் அதோட பேச்சு வார்த்தை முறுயிற நிலே வந்திற் றுது. அவர் கதைக்குக் காசு தர விரும்பிஞர். நான் காசை வாங்காமல் கதையையே திருப்பித் தரும்படி கேட்டன். கடைசியாகச் சில காரசாரமான விசயங்களுக்குப் பிறகு கதை கிடைச்சுது, நான் அதைப் புத்தகமாக வெளியிட்டிருக்கிறன். அதுக்குப் பிறகுதான் படம் வெளி வந்திருக்குது. இப்ப விசயம் ஒரு சட்டப் பிரச்னேயாக மாறியிருக்குது. என் புத்தகம் வெளி வந்ததைப் பற்றிய பெரும்பாலான விடயங் கள் கூட பத்திரிகையில் வராமல் அழுக்கப்பட்டன. இது தான் கதை.''

அதைத் தொடர்ந்து சினிமாத்துறையில் தனக்கிருந்த அனுபவத்தைப் பற்றி அவர் சொல்லத் தொடங்கிஞர். கதையும் பாடலும் எழுதுவதற்கு மட்டுமல்ல, படத்தை டைரக்ட் பண்ணக்கூட அவருக்குப் போதிய பக்குவம் இருந்தது என்பதைப் பேச்சுவாக்கில் என்னல் அறிய முடிந்தது. சமகால ஈழத்துத் தமிழ்ச் சினிமாத் துறை கட்டாயமாகப் பயன்படுத்த வேண்டிய முழுமையான கலேஞர் - டைரக்டர் களில் அவரும் ஒருவராக நிச்சயமாக இருக்கலாம் என்ற ஓர் அபிப்பிராயமும் மெல்ல மெல்ல உள்ளே வளர்ந்து கொண்டிருந்தது.

அது வளர வளர வேறு ஒரு பிரச்சணேயும் கூட வளர்ந் தது.

அவரைப் பற்றிய எனது பழைய கணக்கீடு சரிதாஞ? முதலாளித்துவ அமைப்புக்கு அவர் இரையாகிக் கொண் டிருந்தாரா அல்லது இன்னும் அதைச்சாடிக்கொண்டு தான் இருந்தாரா?

பின்னதுதான் இப்போ சரியாகப்பட்டது எனக்கு. எதிரிக்கு இரையாகிக் கொண்டிருந்ததைவிட, எதிரியையே தனக்கு இரையாக்கிக் கொண்டிருக்கும் போக்கே அதிகம் தெரிவது போலிருந்தது. மு. பொன்னம்பலத்தின் ''அது '' கவிதைத் தொகுதிக்கு - 1966 - முன்னுரை எழுதிய காலத் தில் இருத்ததைவிட இப்போ அது வலுப்பெற்றுத் தெரிவ தற்குப் புதிய சிந்தணேச் சூழலின் பாதிப்பும் மூக்கிய காரண மாக இருக்கலாம். இருந்தாலும், அதே வேஃாமில் வேறு பலரும் அதற்கு வலுவேற்ருவிடில் அது அதிக காலம் தனித்து நிலேத்து நிற்கக்கூடியதாகவும் தெரியவில்லே. அப்படியென் ருல் எப்படி அதை இன்னும் வலுப்படுத்துவது ?

அது மிகவும் அவசியமாகப்பட்டது எனக்கு. அவரது போராட்டம் காசுக்கு எதிரான கலேப் போரட்டமாக, என் ஆத்மாவின் போராட்டமாகப் பட்டது எனக்கு. அதை வலுப் படுத்துவதுடன், நான் விரும்பும் பூரண வழியில் அதை வேகமாக வளர்க்க வேண்டுமென்றும்பட்டது. ஆஞல், எப் படி அதைச் செய்வது?

D-1 கூறிய சட்டப்பிரச்சினா எனக்குச் சரியாகப் பட வில்லே. அதேபோல் இரண்டு ஆணவங்களுக்குரிய போராட் டமாகவும் அது சீர்கெட்டுச் சிதைந்து போவதையும் நான் விரும்பவில்லே. முழுக்க முழுக்க ஆணவங்கள் கலவாத ஒரு கணப் பிரச்ணேயாகவே அது இருக்கவேண்டும். அதற்குரிய சீரான வழி எது ?

''இப்போது ஒன்றும் தீர்க்கமாகக் கூற முடியாது'' என்று குசுகுசுத்தான் நல்ல சிவம். ''குத்துவிளக்குப் படத்தைப் பார்க்க வேண்டும். தணியாத தாகத்தையும் படிக்க வேண்டும். அதற்குப் பின்புதான் சொல்ல லாம். அத்துடன் முடிந்தால் D.2 வின் அபிப்பிராயத்தையும் அறியலாம்''

''வேறு வழியில்ஃலயா ?'' நல்லசிவத்தை நான் திருப்பிக் கேட்டேன்.

்°வேறு வழியா.....?'\* அவன் இழுத் தான்.

பேச்சு படத்தைப்பற்றி ஓடியது.

் ' ஒலிப்பதிவு சுத்த மோசம் '' என்ளுர் A - 2.

படம் முந்திய இலங்கைப் படங்களேவிடத் தரம் வாய்ந் ததா?'' நான் கேட்டேன்.

ஒப்புக்கொள்வதும் ஒப்புக்கொள்ளாததுமான ஒரு மௌன இழுப்பு.

"அதுவல்லப் பிரச்னே ' என்று அதைக் கும்த்துக் கொண்டு குறுக்கிட்டார் D-1. 'பிரச்னே இதுதான். எந்தளவுக்கு அது மூலக்கதையைவிட நல்லாக அமைந்திருக் குது - அதுதான் பீரச்னே, அப்படிப் பார்த்தால் அது வெறும் பின்னல் வின்யாட்டுத்தான். கரகக்காரரையும், மேனக்காரரையும் திருப்பித் திருப்பிக் காட்டுவதும், வட்டிக்காரிகளே மிலிட்டரி நடையில் காட்டுவதும் யாழ்ப்பாணக் கலாசாரத் துக்கும் ஆப்பிரிக்கக் காட்டுயிராண்டித்தனத்துக்கும் எந்தவித வித்தியாசமும் இருப்பதாகக் காட்டாது. ஒரு கலாசாரத்தின் முக்கிய பண்புகளே ஹைல்ட் பண்ணி அழுத்திக் காட்டுவது வேறு; முழுக் கலாசாரமும் இதுதான் என்று நினேக்கச் செய்யற வகையில் சில காட்சிகளே மட்டும் திருப்பித் திருப்பிக் கேலிக்கிடமாகக் காட்டுவது வேறு.''

் நான் எழுதிய கதையில் வரும் கிணறு ஒரு குறியி டாகவும் இருக்கிறது. யாழ்ப்பாண வாழ்க்கையின் வரட்சியையும் கிணற்றுத் தவளேப் போக்கையுங்கூட அது காட்டு கிறது. கடைசியில், என் கதையில் கதாநாயகி அதே கதையில் கிணற்றுக்குள்ளேயே விழுந்து சாகிருள். அதன் அர்த்தம் வேறு. ஆணுல், படத்தில் மருந்து குடித்துச் சாகிருள். அதில் அர்த்தமே இல்லே. படித்த ஒருவணே விவசாயம் செய்ய வைப்பது அவனது திறமையையும் அறிவையும் பழைய போக்கிலேயே திருப்புவதாகும். புதிய எழுச்சிக்குரிய கதுபாத்திரத்தை அவனது திறமைக்கும் அறிவுக்கும் ஏற்ற விதத்தில் புதுமுறையில் செயல்பட வைக்கவேணும்.''

் ஏன், தற்கொலேக்குரிய கடிதத்தைக் கதாநர்யகன் வாசிக்கும்போது வரும் செத்தவீடு, ஒப்பாரி முதலிய கடைசிக் காட்சிகளே அநாகரிகமாகத் தெரியாமல் கதாநாயகளேச் சுற்றிக் தெரியும் உறைகாட்சிகளாகக் காட்டவேண்டுமெண் டதுதான் என்னுடைய முடிவு. ஆணுல், படத்தில் அப்படி இல்லே. அதோட இலங்கைப்படமெண்டதுக்காக இலங்கைக் காட்சிகளேக் கதைக்குப் பொருத்தமில்லாமல் காட்டுவது பைத் தியக்காரத்தனம். இதென்ன டூரிஸ்ட் விளம்பரமா? அகு களுக்குப் போகிற நேரத்தையும் இடத்தையும் சரியான முறை மில் யதார்த்தமாகக் கதையை வளர்க்கிறதுக்கு ஒதுக்கியிருக்க வேண்டும். நான் அப்படித்தான் எழுதினேன். ஆனுல், அது வெறும் காதுக்குரிய கதையென்று சொல்லிக் கண்ணுக் குரிய காட்சிகளாகப் போடோணுமென்ருல், பொருத்தமில்லாத காட்சிகளில் நேரம் விரயமாகிறது. எல்லாம் கலேயைப்பற் றித் தெரியாத வெறும் பிஸ்னஸ்தான். யதார்த்தமான ஒரு கதையின் இயல்பான போக்கிலேயே கலாசாரப் பின்னணி வெளிவர வேண்டும். காட்சிகளேப் பொருத்தமில்லாமல் காட்டுவதால் அது வராது படம் மக்களுக்குக் கவர்ச்சிகரமாக இருக்க வேண்டுமானுல் ஏற்கனவே அவர்களுக்குப் பழக்கமான அவர்களிடையே பிரபல்யம் பெறத் தொடங்கியுள்ள நடிகர் களே - உதாரணமாக ஸ்ரீ சங்கர், உதயகுமார் போன்ளுரைத் ்தெரிவு செய்திருக்கலாம். அப்படிச் செய்வது முந்தின இலங் கைத் தமிழ்ப்படங்கள் போட்ட அத்திவாரத்தையும், அவை அமைத்த முதலேயும் சரியாகப் பயன்படுத்துவதாக இருக்கும். இல்லாவிட்டால் எல்லாவற்றையும் புதிதாகச் செய்யிறதாக இருக்கும். அது அனுவசிய நட்டம். கதையின் கலேயையும் யதார்த்தத்தையும் இழக்காமல், அவற்றில் நட்டமடையாமல் இருப்பதற்குப் பழைய அத்திவாரங்களேயும் லாபங்களேயும் அந்த வகையில் பயன்படுத்தலாம். ஆணுல், இந்த வகை யான நுணுக்கங்களே அவர்கள் உணர்ந்ததாக இல்லே.''

்' ஏன், இரண்டைப்பற்றியும் உங்கள் சஞ்சிகையில் விமர் சனம் செய்தால் எ**ன்ன**? ''

நான் திட்ரென்று கேள்வியை A - 2 இன் பக்கம் திருப்பினேன். அதைவிட நமக்குரிய நல்லவழி அப்போது வேறு இருந்ததாகத் தெரியவில்லே.

''அவர் பக்கமும் இல்லாமல், இவர் பக்கமும் இல்லா மல் இரண்டைப்பற்றியும் கலே, இலக்கிய, சமூகக்கோணத் திலிருந்து விமர்சனம் எழுதுவித்துப் போட்டால் என்ன? பத்திரிகைகள் செய்ய மறுத்தால், கடைசி உங்கள் இலக்கி யச் சஞ்சிகையாவது அதைச் செய்யக்கூடாதா?''

A - 2 மௌனம் சாதித்தார்.

'' அதைத்தான் நானும் கேட்கிறேன் '' என்ருர் D - 1.

பிரச்ணேயின் பல பக்கங்களேயும் ஆராய்பவர்போல் தொடர்ந்து மௌனம் சாதித்தார் A: - 2 எனக்குச் சற்று எரிச்சல் ஏற்படுவதுபோலிருந்தது.

> ''அது கூடாது'' என்று குசுகுசுத்தான் நல்லசிவம்.

் அவரவரது நிலேக்குரிய தர்மமும் இருக்கிறதல்லவா? ஒரு சஞ்சிகையாசிரி யர் யோசிக்காமல் எதையும் செய்யலர்மா? ''

சினத்தை அடக்கிக்கொண்டு விமர்சனத்தின் தேவையை விளக்கத் தொடங்கினேன், நான்.

''இலக்கியத்தில் ஜனரஞ்சகக் குப்பைகள் வேண்டா மென்று குரல் கொடுப்பவர்கள் நீங்கள். இப்ப இந்தியக் குப்பைகளிலிருந்து ஓரளவுக்கு நமக்கு விடுதலேயும் கிடைத் திருக்கு. ஆணல், இலக்கியத்தோடு மட்டும் அது நிக்கக் கூடாது. சினிமாத் துறையிலுங்கூட அதே விடுதலே வர

வேணும். ஆனுல், சாதாரண மனிதனுக்கு அதன் அவ்சியம் இன்னும் தெரியாமலிருக்கிறது. இலங்கையிலிருந்து நல்ல கமிழ்ப்படங்கள் தயாரிக்க முடியாது என்ற ஒரு பிழையான அபிப்பிராயம் அதற்கு ஒரு காரணமாக இருக்கிறது. இப்ப இவ்வளவு விளம்பரங்களோட வரும் குத்துவிளக்கு அதேய**ன** இல்லாமலிருந்தால், வுக்குத் தரமும் அவ்வளவுத்தான் இலங்கைப் படங்களின் தரமாக இருக்கமுடியும் எண்டு சாதா ாண மனிகன் மடிவாக நம்பிவிடக்கூடும். அதனுல் அது தர யில்லேயென்ருல் அதற்குரிய காரணங்களே நாம் அவனுக்கு விளக்கிக் காட்டவேண்டும். அதேசமயம் அதைவிடத் தூ மானவற்றைத் தரக்கூடிய எழுத்தாளர்கள், கவேஞர்கள் எங்கள் நாட்டிலேயே இருக்கிருர்கள் என்பதையும், அவர்கள் பயன்படுத்தப்படாமல் இருக்கிருர்கள் என்பதையும் இந்தக் குத்துவிளக்கு - தணியாத தாகப் பிரச்னேயை வைச்சே விளக் கவம் வேண்டும் ''

் நான் இதைச் சொல்றபோது D-2 வைக் கலேயைப் பற்றி எதுவும் தெரியாத ஒரு பிஸ்னஸ்காறன் எண்ட அர்த் தப்படி சொல்லேல்லே. யாழ்ப்பாணக் கலாசாரப் பின்னணி தெரியக்கூடிய விதத்தில் கலேத்தரமாக ஒரு படம் எடுக்க வேண்டும் எண்டு நினேக்கிருறதே பெரிய விசயம். அப்படித் தான் அவர் ஆரம்பத்தில் விரும்பினுர் எண்டு D-1 சொன்னர். தரமான பார்வையும் கலேயுள்ளமும் உள்ள ஒருவனுக்குத் தான் அந்த நினேவு வரும். அதோட கட்டிடத்துறையில் அந்தாளும் ஒரு கலேஞன்தான். அதை D-1 ம் அவருக்கே ஞாபகப்படுத்தியிருக்கிறேர். அப்படியென்குல், இரண்டு கலேஞர்களால் ஒரு விசயத்தில் ஒற்றுமைப்பட முடியேல்லேயெண் டால் அதுக்குப் படம் பொதுமக்களிடம் வெல்லுமா இல்லையா எண்ட விசயத்தையொட்டிய தேவைகளின் காரணமாக ஏற் பட்ட கருத்து வித்தியாசமாகத்தான் இருக்கவேணும். வேற காரணங்களும் இருக்கலாம். ஆனல், முக்கிய காரணம்

இரண்டு கலேஞர்களேப் பொறுத்தவரையில் இதுவாகத்தான் இருக்குமெண்டு வசதிக்காகவாவதுவைச்சுக் கொண்டால்,பிரச் சனேகளுக்குத் தீர்வு காட்டுவது (பொதுமக்களின் அபிப்பிரா யத்தைவிட) கலேஞர்களினதும் ரசிகர்களினதும் சஞ்சிகைகளி னதும் விமர்சனமும் தீர்ப்புந்தான். அந்த வகையில் சில விசயங்களே நீங்கள் தெளிவுபடுத்தி எழுத வேண்டும்.''

<sup>44</sup> உதாரணமாகக் க**ல**த்தர**முள்ள படங்களேத்** தயாரிக்க முயல்கிறவர்கள் எடுத்த எடுப்பிலேயே பொதுமக்களிடம் வெற்றியை எதிர்பார்க்கக்கூடாது. பொதுமக்களின் பார்வை-ரசனேக் கோணமே மாற்றப்பட வேண்டியிருப்பதால் வெற்றி உடனடியாக வராது. அதனுல் இரண்டொரு படங்களே அதே தரத்தோடு தொடர்ந்து செய்தால்தான் வெற்றி வரும். அந்த வகையில் அவற்றுக்குரிய விளம்பரங்களும் அவையே தான். முக்கியமாக முதல் படங்கள்தான் அவற்றின் முக்கிய விளம்பரங்கள். இரண்டாவதாக, வெற்றி கிட்டிறவரைக்கும் பொதுமக்களின் ரசனேயோடு சமரசம் செய்து ஒரு விதத்தில் ஜனரஞ்சகமாகவும் செய்யவேண்டுமானல் அதுக்கும் ஒரு முறை இருக்குது. பைலா வேண்டும், பேதிங்குட் வேண்டும் காதல் காட்சி வேண்டும், பாட்டு வேண்டும் என்று அவற் றையும் ஜனரஞ்சகமெண்ட பெயரில் நாங்கள் புகுத்தினுல், நாங்கள் எதையெதைச் சாடவேண்டுமோ அதே விசயங்களே அழுத்திறதாகத்தான் முடியும், சாதாரண மனிதன் தனது ரச**னே** சரியானதே என்று அதனுல் நினேத்துவிடுவான். தனது ரசனேக் கோணம் மாறவேண்டு மென்று உணராமல் போய்விடுவான். அதனுல் ஜனரஞ்சகமெண்டு சொல்லித் தேவையில்லாத கற்பனுவாதங்களேயும் காட்சிகளேயும் புகுத் துவது வெறும் பிஸ்னஸ்தான். க்லேயும் தரமும் கெடாமல் பொதுமக்களின் அக்கறையை இழுக்கிற விதத்தில் கதையை ஜனரஞ்சகப்படுத்திற விசயம் வேறு. அதைத்தான் நாங்கள் அழுத்தவேணும். அதை ஒரு தரமான கலேஞன் செய்ய

முடியாதெண்டில்லே. அதைத்தான் ஒருவன் கட்டாயல் செய்யவேண்டும். தரமான கலேச்சிருஷ்டிகள் பொதுமக்களேக் கவர மாட்டாது எண்டு சொல்றது பச்சைப் பொய். உண்மை யான பரவசத்தை நல்ல கலேச்சிருஷ்டிகள்தான் தரும். அதை விடப் பொழுதுபோக்குக்கு வேறு என்ன தேவை? ஆனுல், இதுகளேப் பொதுமக்கள் உணரமுந்தி படங்களே டைரக்ட் பண்ணிறவர்கள், ப்ரடியூஸ்ப் பண்ணிறவர்கள் உணரவேண் டும். அதுகளே உணர்த்திறதுக்குக் கலே, இலக்கியப் பத்திரி கைகள் முன்வரவேண்டும். உங்கட சஞ்சிகையில் அந்த விதத் தில்தான் விடயங்கள் வரவேண்டும். நீங்கள் என்ன நினேக் கிறேங்கள்? ''

'' ஒ, அது உண்மை. அதை மறுக்க முடியாது '' என்று ஆணித்தரமாகப் பதிலளித்தார் A - 2. '' குத்து விளக்குப் படத்தைப்பற்றி இரண்டு மூன்று விமர்சனங்களே வெவ்வேறு பேர்களேக் கொண்டு, வெவ்வேறு கோணக்களில் எழுதுவித்துப் பிரசுரிக்கத்தான் போகிறன்.''

''' தணியாத தாகம் 'பற்றி ? ''

அதைப்பற்றி மட்டும் ஆணித்தரமாகக் கூற அவர் விரும் பனில்லே. பிரச்ணேக்குரிய ஒரு விடயத்தில் தீர்க்கமாக முடிவு கட்டாமல் பதிலளிப்பது சரியில்லே என்று அவர் நிணேக்கிருரா?

நான் தொடர்ந்தேன் -

'' அதுமட்டுமல்ல. புதிய சிந்தணேச் சூழஃபப் போலிகளும் தம்மை வளர்ப்பதற்குப் பயன்படுத்தலாம். அரசியல், பொரு ளாதாரத் துறைகளில் சில போலிகள் இக்காலத்தில் எழுச் சியடைய முயல்வதுபோல் க‰, இலக்கியம் சினிமாத் துறை களிலும் புதிய பிஸ்னஸ் போலிகள் க‰, இலக்கியப் பெயர் களில் தம்மை வளர்க்க முயலலாம். அவற்றுக்குச் சாடை யாகக் கஃலயார்வம் இருந்தாலும்கூட முதல் முயற்சி தோற் துப்போளுல் அதையே சாட்டாக வைத்து அடுத்த படங்களேப் பிஸ்னஸ் படங்களாகவே தயாரிக்கக்கூடும். அவற்றைப் புட்டுக் காட்டுவதும் அவசியம். அதேபோல ''தணியாத தாகம் '' D.1 சொல்வதுபோல் தரமில்லாவிட்டால் அதையும் கிழித்துக் காட்டி கலேஞன் ஒருவனின் ஆணவத்தையும் அம் பலப்படுத்துவது அவசியம். ''

A-2 அதை ஆமோதித்தவாறே நிதானமாக யோசித்துக் கொண்டிருந்தார். அப்போதைக்கு அவ்வளவுமே போதுமாகப் பட்டது. அதற்கு மேலும் நாம் கதைக்க விகும்பவில்லே.

காரியாலயத்தை விட்டு நாம் கலேந்த போது முழுத் தேசத் துக்குரிய ஒரு முக்கிய இரச்சனேயின் தீர்வில் பங்குபற்றி விட்டுச் செல்லும் ஓர் உணர்களை என்னுல் அனுபவிக்க முடிந் தது. ஏழு வருடங்களுக்கு முன் கொழும்பு மதுபானக் கடை ஷில் பழைய டைரக்டருடன் கதைத்துவிட்டு வெளிவந்த பேரது இருந்த எரிச்சலும் தெளிவின்மையும் நிச்சயமாக இப்போது இருக்கவில்லே.

இருந்தாலும் அந்தப் பழைய சம்பவத்தைப்பற்றியும் அதற்குவே கதாபாத்திரங்களேப்பற்றியும், அவற்றை வைத்து நான் எழுதிய '' சக்கை '' சிறுகதையைப்பற்றியும் அப்போது எனக்கு எத்தவித ஞாபகமும் வரவில்லே.

அது பின்பு தாள் வந்தது.

சுழல் : **நான்கு** 

தளம் : **பூரண சர்வோதய மாற்றம்** 

வகை: வீசாரம்

பின்பு அது வந்தபோது திடீரென்று பளிச்சிடுவது போல் வந்தது.

பழைய சிறுகதையைத் தேடி எடுத்துத் திரும்பவும் படித்துப் பார்த்தேன். இரண்டுக்குமிடையே மிக ஆச்சரிய மான ஒற்றுமையும் அந்த ஒற்றுமையை அடிப்படையாகக் கொண்ட வித்தியாசங்களும் காணப்படவில்லேயா?

பழைய கதையிலும் ஒரு சஞ்சிகையாசிரியர் - எழுத்தாள நண்பர், புதிய கதையிலும் ஒரு சஞ்சிகையாசிரியர் - எழுத் தாள நண்பர்.

அது முதல் ஒற்றுமை.

அதேசமயம் பழைய எழுத்தாள நண்பரோ தனிப்பட்ட ஒரு வியாபாரத்தையே மூலதனமாக வைத்து இலக்கிய வளர்ச்சிக்கு உதவ முயன்றவர். புதியவரோ தனக்கேயுரிய சமூக இலட்சியத்தையும் அந்த இலட்சியத்தைப் போற்றும் ஓர் அரசியல் கட்சியையும் சித்தாந்தத்தையும் மூலதனமாக வைத்து இலக்கியம் வளர்ப்பவர். ஒரு மார்க்சீயவாதி.

அவை அந்த ஒற்றுமையின் வித்தியாசங்கள்.

பழைய கதையிலும் ஒரு சினிமா டைரக்டர். புதிய கதையிலும் ஒரு சினிமா டைரக்டராக வளரும் கோலங் காட்டுபவர்.

அது இரண்டாவது ஒற்றுமை.

அதேவேஃயில் முன்னவரோ பணத்தையே பெரிதாக நிணேத்த ஒரு பிஸ்னஸ்காரர். கலேயைவிடக் காசீட்டும் திற மையையே பெரிதாக நிணேத்த ஓர் அமைப்பால் வெளியே வீசப்பட்டவர். பின்னவரோ பணத்தைவிடக் கலேயையே பெரி தாக நிணேப்பவர். ஒரு கவிஞரும் கதாசிரியருங்கூட. பணத் துக்காக தன்னே இரையாக்கிக் கொள்ளாமல் அமைப்போடு சண்டை செய்யவும் தயாரானவர். அதற்காக அதஞேடு சமரசம் செய்யாமல் வெளியேறியவர்.

அவை அந்த ஒற்றுமைக்குரிய வித்தியாசங்கள்.

இரண்டு சம்பவங்களிலும் கலேயா காசா முக்கியம் என்ற பிரச்னேதான் முக்கிய அடிப்படைக் கதைப் போக்காகவும் இருந்தது. அது அடுத்த ஒற்றுமை. ஆஞல், முதல் சம் பவத்தில் காசுதான் கலேயைவிடப் பெரிது என்று அழுத்தப் படும் போட்டி இருந்தது. புதிய சம்பவத்திலோ சகல கதா பாத்திரங்களும் எழுத்தாளர்களும் கலேஞர்களுமாகவே இருந்தனர். அத்துடன் கலேயையே பெரிதாக மதிப்பவர்களும் இருந்தனர். சம்பவத்தில் நேரடியாகப் பங்குபற்ளுது வெளியே நின்ற D - 2 கூடக் கட்டிடிக் கலேஞராகவும் சினிமானிலும் கலேத் தரத்தை நாடுபவராகவுமே இருந்தார். அவை அந்த ஒற்றுமைக்குரிய புதிய வித்தியாசங்கள்.

இவை எல்லாம் வெறும் சந்தர்ப்ப விபத்துக்களா? அல் லது சரித்திரம் என்பது திரும்பித் திரும்பி வரும் ஒரே விசித் திரமா?

நல்லசிவம் முன்பு குசுகுசுத்தவை நினேவுக்கு வந்தன. தற்செயல், சந்தர்ப்ப விபத்துக்கள் என்பவை எதுவும் இல்லே. எல்லாம் திட்டமிட்ட அர்த்தத்தோடு நடக்கின்றன.

அர்த்தம் என்ன ?

் பரிணுமம் ''

சரியான நேரத்துக்குக் காத்திருந்தவன் போல் நல்லசிவம் குரல் கொடுத்தான்.

> '' ஒற்**றுமையே** சரித்திரம் வித்தியாசங்**கள் அதன்** பரிணும வளர்ச்சி

சரித்திரம் ஒரே மாதிரி சுற்றுவதில்லே சுழல் போக்குத்தான் சரித்திரப்போக்கு ஆனல், சுற்றும் தளங்கள் ஒரே மாதிரி இருப்பதில்கு.

சரித்திரத்தின் பரிணும வளர்ச்சியை அந்தத் தள வளர்ச்சியில்தான் பார்க்க வேண்டும் ' '

'' சரித்திரம் எதற்காகச் சுழல்போக்கில் வளர வேண் டும் ? '' - நான் திருப்பிக் கேட்டேன்

நல்லசிவம் கூறிஞன் -

் சுழல் முறைப் பரிணுமம் தளங்களே வலுப்படுத்துகிறது வளர்ச்சிக்குரிய அத்திவாரங்களேத் திரும்பத் திரும்ப உரப்படுத்துகிறது

ஒவ்வொரு மீட்டலும் களங்களின் ஓரங்களே உரமாக்கவும் உயர்த்தவும் விரிக்கவும் உதவுகிறது.

அந்தச் சுழல்முறைப் பரிணுமத்தின் இலட்சியம் என்ன? இலட்சியம் -வேலேயைக் கலேயாக்குதல் கலேயை விடுதலேயாக்குதல் விடுதலேயை நித்திய பரவசமாக்குதல். நித்திய பரவசம்-உடல் உயிர் மனத் தளங்களேயும் அவற்றின் குணங்களேயும் கடந்து விடுதலே பெறுதல்

கலேஞனின் தாகம்

அதனுல் வேலேயின் தரம் அதன் கலேயைப்பொறுத்தது கவேயின் கரம் அது தரும் விடுதலேயைப் பொறுக்கது விடுதலேயோ அது தரும் பரவசத்தைப் பொறுத்தது.

பரவசம் எதைப் பொறுத்தது ? — நான் கேட்டேன்.

பாவசம்.

அது தரும் அறிவின் விரிவுகளேப் பொறுத்தது. எல்லாமே சிந்த**ண்யின்** வே**லே** அதாவது அறிவின் வேலே வேலேயின் சிந்தனேயல்ல.

வேலேயின் கலேயையும், கலேயில் விடுதலேயையும், விடு தலேயில் பரவசத்தையும் சிந்தனே எப்படித் தரவல்லது ?

> வேலேயில் கலேயாகவும் கலேயில் விடுதலேயாகவும் கூடி நிற்கும் பரவச நிலேகள் அறிவு நிலேகள்தான்

மனதையுங் கடந்த பரவெளிப் பரவச நிலே மனதுக்குட்பட்ட சிந்த**ண நிலேயின் வேக**ம் பெற்ற உச்சநிலேயே

பரவசம். சுழலும் பம்பரத்தின் ஸ்தம்பிதத் தோற்றம் பாவசம். உடல், உயிர், மனதைக் கடத்த சிந்தனே இயக்கத்தின் உச்சநிலேத் தோற்றம்

பரவசம், சடத்தின் இறந்த நிலேயல்ல அது இயக்கத்தின் உச்சநிலே, உச்சக் கருத்து நிலே.

இறந்த சடநிலேகூட உச்சக் கருத்து நிலேயின் உறங்கு நிலேயேதான் பரவசத்தின் இறங்கிய நிலே, வீழ்ச்சி.

வீழ்ச்சியிலிருந்து விடுதலேயைத் தருவது அறிவு அறிவின் விரிவைப் பொறுத்தது பரவசம்

அதனுல் விடுதலே அறிவைப் பொறுத்தது சிந்தனேயைப் பொறுத்தது. அறிவு விடுதலேயைத் தருகிறது அது வேலேயைக் கலேயாக்கும் சகலதையும் தொழுகையாக்கும் சகலதையும் பரவசமாக்கும் பரவசமே அறிவு அறிவே பரவசம் பரவசமே எல்லாம்

மனதுக்குட்பட்ட சிற்றறிவின் சிற்றின்பங்களும் மனதைக் கடந்த பேரறிவின் பேரின்பங்களும் பரவசத்தின் பலதள நிலேகள் பரவசமே பரம்பொருள் பரம்பொருனே பரவசம் பூரண பரவசத்தைச் சகலதிலும் வெளிக்காட்டுவதே பரிணுமத்தின் லட்சியப் படிகள் அடுத்த தளம் அதற்குரியது.

எதற்குரியது ?

அடுத்த பரிணமச் சுழலும் அதற்குரிய தளமும் '' அது ''வுக்குரியது -பேரறிவுக்குரியது, பெரும் பரவசத்துக்குரியது.

சகல வே**ஃ**களிலும் சகல க**ஃகளிலு**ம் சர்வத்திலும் அது தெரியும் அதனல் அடுத்த தளத்தில் வேஃக்கும் க**ஃ**க்கும் தொழிலுக்கும் தொழுகைக்கும் வித்தியாசமில்ஃ.

வே**ஃயே கஃ**, க**ஃயே வேஃ.** தொழிலே தொழுகை, தொழுகையே தொழில் சரித்திரமே பரவசம் பரவசமே சரித்திரம் பரிணும வளர்ச்சி பரவச வளர்ச்சி பரவச வளர்ச்சி பரிணும வளர்ச்சி

வேல் கல் சரித்திரம் தொழுகை தொழில் கல் பரவசம் பரிணுமம் தொழில் வேல் சரித்திரம் கல் தொழுகை பரிணுமம் சரித்திரம் தொழுகை பரவசம் கல்....... எனக்குத் தலே சுற்றுவதுபோலிருந்தது, ஆனுல், அதே சமயம் அது பெரும் சிந்தனேச் சுழற்சியாகவும் பரவசம் தருவ தாகவும் இருந்தது. ஒரு நீடித்த பரவச ஸ்தம்பிதம்.

அதற்குப்பின் தொடர்ந்து அந்த விசாரத்தில் என்குல் ஈடுபட முடியவில்லே. அதற்குப்பின் நல்லசிவத்தின் குரலேயும் என்குல் தாங்கிக்கொள்ள முடியவில்லே மனமும் உடலும் கணத்துவிட்ட ஒரு சோர்வு ஏற்பட்டது. அந்த விசாரத்தை அத்துடன் அப்போதைக்கு நான் நிறுத்திக்கொண்டேன். அதற்கு நல்லசிவமும் ஒப்புக்கொண்டான்.

சிறு சுழல்

தனம் : பூரண சர்வோதயம்

பல நாட்கள் சென்றபின்தான் பழைய சம்பவங்களேத் திரும்பவும் என்னுல் அந்தச் சுழல்முறைப் பரிணுமப்படி பார்க்க முடிந்தது. ஆணுல் திரும்பி அவற்றைப் பார்க்க முயன்ற போது, இடைக்காலத்தில் வந்த நிதானம் எனக்குள் வேறு ஒரு சந்தேகத்தை எழுப்பிற்று.

தனிப்பட்ட ஒருவனுக்கு ஏற்பட்ட இரு சிறு அனுபவங் களேயும் அவற்றுக்குரிய சம்பவங்களேயுங் கொண்டு சமூகத்தின் பொதுப் போக்குக்குரிய இலக்கணங்களே வகுக்கலாமா?

ஆளுல் இம்முறை அதைப்பற்றி நல்லசிவத்திடம் விளக் கம் கேட்கவேண்டிய தேவை இருக்கவில்லே. நானே அவனது திசையில் சிந்திக்கக் கூடியதாக இருந்தது.

பொதுப்போக்கு என்பது எது? தனிப்பட்டவற்றின் கூட்டுப்போக்குத் தானே பொதுப்போக்கு என்பது? பொதுப்போக்குக்குப் பொருந்தும் தனிப்பட்ட அனுபவங்களும் பொதுப்போக்கின் இலக்கணங்களே. பொருந்தாதவை புற நடைகள்.

புறதடைகள் ஒன்றில் யிஞ்சிய பழம்போக்கின் எச்சங்கள் அல்லது எதிர்காலத்தின் எல்லே காட்டும் சமிக்னைகள் எதுவென்று பார்.

நான் எதுவென்று பார்க்கமுயன்றேன். பார்க்கும்போது அவை என் தனிப்பட்ட அனுபவங்களாக இருப்பினும், நான் அவற்றை அனுபவித்த காலத்துக்கும் சமூக பொருளாதார அர சியல் சூழல்களுக்கும் பொருந்துபவையாகவே இருந்தன. புறநடைகளாக இருக்கவில்லே — என்னேயும் நல்லசிவத்தை யும் தவிர.

நானும் நல்லசிவமும் புதிய எதிர்கால எல்**லேக**ளின் ஒளியேறிய ஒனிகள். பூரணக் குரல்கள்,

சுழல்முறைப் பரிணுப்படி முத்திய இரு கதைகளேயும் திரும்பவும் நான் விளங்கிக்கொள்ள முயன்றேன்.

இரு சம்பவங்களிலும் ஒற்றுமையினூடே வித்தியாசங்கள் இருந்தன. அந்த வித்தியாசங்கள் வளர்ச்சி மாற்றங்களாக வும் இருந்தன. அத்துடன் அவை பொதுச் சூழலின் பெரும்போக்குக்குப் பொருந்துபவையாகவும் இருந்தன.

முதல் சம்பவத்தின் புறத்தளம் ஒரு மதுபானக் கடையாக இருந்தது. இரண்டாவது சம்பவத்தின் புறத்தளம் ஒரு சஞ்சிகையின் காரியாலயமாக இருந்தது. அவை இரண்டுக்குமிடையே இருந்த வித்தியாசம் தற்செயலாக ஏற்பட்ட ஒரு சந்தர்ப்ப விபத்தாகத் தெரியவில்லே. காரணம், அவை

அதேசமயம் இரண்டு சம்பவங்களுக்குரிய கதாபாத்திரங்களின் அகத்தளப் பார்வையில் ஏற்பட்டிருந்த வளர்ச்சி மாற்றங்களே வெளிப்படுத்துபவையாகவும் இருந்தன. அதேபோல் அவை அந்தந்தக் காலங்களுக்குரிய பொதுச் சூழலின் சமூக பொரு ளாதார அரசியல் புறத்தளங்களின் சின்னங்களாகவும் இருந் தன. 1965 க்குரிய முதலாளித்துவம்; 1972 க்குரிய சோஸ லிஸ மாற்றம்.

இவை ஓர் எழுத்தாளன் தன் கதையின் நோக்கத்துக் காக வேண்டுமென்றே தெரிவு செய்து பொருத்திய பகைப் புலங்களல்ல. மாருக அவனது வாழ்க்கையில் தவிர்க்க முடி யாது சந்தித்த தளங்கள்: சம்பவங்கள், வேண்டுமென்றே திட்டமிட்ட மாற்றங்கள் ஏதாவது ஏற்பட்டிருக்கின்றனவென் ருல் அது கதையில் அல்லது கற்பணேயில் ஏற்படவில்லே. மாருக அவை ஓர் எழுத்தாளனின் நேரடி நிச வாழ்க்கை யிலேதான் ஏற்பட்டிருந்தன.

தாகத்தைத் தீர்ப்பதற்கும் விடுதஃலப் பரவசத்தை நாடு வதற்கும் 1965-ல் கலேயுணர்வுள்ள ஓர் எழுத்தாளன் மது பானக் கடையை நாடுபவஞக இருந்தான். ஆஞல், அதே எழுத்தாளன் 1972-ல் மதுபானக் கடையை முற்ருக ஒதுக்கி விட்டிருந்தான். தாகத்தைத் தீர்க்கவும் விடுதலேப் பரவ சத்தை அளிக்கவும் இப்போ அவனுக்கு வேறு ஒன்று இருந் தது. ஆத்மீகத் தேட்டம். அது மட்டுமல்ல. அந்தத் தேட்டத்தில் ஈடுபட்டுள்ள அவன் கலே இலக்கியம் மட்டு மல்ல அரசியல், பொருளாதாரம், சமூகம் முதலிய சகல துறைகளும் அதே ஆத்மீகப் பரவசத்துக்குரியவையாகச் சம அந்தஸ்துப் பெற்றுத் தெரிந்த ஒருவஞேடு கூட்டுச்சேர்ந்தும் நின்ருன் நல்லசிவம். அதனுல் செயற் கையாகப் பரவசத்தை ஊட்டும் மதுபானம் இப்போ அவனுக் குத் தேவைப்படவில்லே.

அத்தகைய அகவளர்ச்சி எனக்குத் தவிர மற்றவர்க ளிடம் இருக்கவில்லே என்பது உண்மைதான். ஆஞல், அதற் காக மற்றவர்களும் அதே வளர்ச்சியை நோக்கி மாறிக் கொண்டிருந்தார்கள் என்பதையும் மறுக்க முடியாது. அது மட்டுமல்ல, அவர்கள் பிரதிபலித்த பொதுச்சூழலுங்கூட அதேவகை வளர்ச்சி மாற்றத்துக்குட்பட்டதாகவே இருந்தது என்பதையும் ஏற்றுக்கொள்ள வேண்டித்தான் இருந்தது. மதுபானக் கடையில் சந்தித்த பழைய சக்கை டைரக்டருக் கும், புதிய கலேஞர் டைரக்டர்களுக்குமிருந்த வித்தியாசங் களும் அவர்கள் பிரதிபலித்த சூழலுக்கும் காலத்துக்குரிய வித்தியாசங்களும் வேறு எதைப் பிரதிபலித்தன?

கணே என்ற ஒன்று இல்லே, எல்லாமே காசுதான் என்ற பழைய போக்கின் புதிய இரண்டு வெவ்வேருன மாறுபட்ட வளர்ச்சி மாற்றங்களாகப் புதிய D - 1 உம், D 2 - வும் தெரியவில்லேயா? தனிப்பட்ட வியாபாரம் ஒன்றை முதலீடாக வைத்து இலக்கியம் வளர்த்த பழைய எழுத்தாளரின் புதிய வளர்ச்சி உருவமாகப் புதிய நிகழ்ச்சிக்குரிய மார்க்சீய எழுத் தாளர் ♣ - 2 தெரியவில்லேயா? கலே, இலக்கியத்துக்குரிய முதலீடாக அவருக்கிருந்த கட்சியும் அதன் கொள்கையும் புதிய காலத்தின் வளர்ச்சிக்கோலங்களாகத் தெரியவில்லேயா? அத்துடன் புதிய நிகழ்ச்சியில் பங்கு கொண்ட க - வி - நல்லசிவத்தின் கொள்கைகளுக்குத் தன்னே அர்ப்பணித்துள்ள புதிய கலேப் பரம்பரையின் சின்னமாகவும் இருந்தான். அது நல்லசிவத்தின் கொள்கைகள். என்னேடு மட்டும் நிற்காமல் மெல்ல மெல்லப் பரவிக்கொண்டிருந்தன என்பதைக் காட்டி வில்லேயா?

வேறு சில′ உதாரணங்களும் நிணேவுக்கு வந்தன.

1965 - ல் என் "்புதுயுகம் பிறக்கிறது '' வெளிவந்தது. பல்வேறு வகைப் புரட்சி வழிகளே ஆராய்ந்து ஆத்மீகப் புரட் சியே முடிவானது என்ற தீர்ப்புக்கு வந்திருந்த நான், அதே காலத்தில் மதுபானக் கடையில் ஏற்பட்ட சம்பவத்துக்குரிய சரியான விளக்கத்தைக் காண முடியாமல் தடுமாறினேன். வேறு ஒரு வழியில் அதே தடுமாற்றம் நான் வாழ்ந்த பொதுச் சூழலிலும் காணப்பட்டது. 1965 - ல் நிலவிய தேசிய அரசாங் கம் பொதுச்சூழலின் பிரச்சேகளுக்கு வழி காணது தடுமாறிய பொதுமக்களின் தடுமாற்றத்தைப் பிரதிபலித்த அரசாங்கமாக வும் இருந்தது. 1972 - ல் நான் கண்ட பூரண வழிக்கு விளக் கம் தருவதுபோல் என் ''போர்ப்பறை'' வெளிவந்தது. அதே ஆண்டில் தான் சோஸலிஸ் மாற்றத்தை முன்வைத்துப் பொதுமக்களின் தடுமாற்றத்தை ஓரளவாவது தீர்க்க முயன்ற ஐக்கிய முன்னணி அரசாங்கம் ஆட்சிக்கு வந்தது. 1956 - ல் நான் சுழத்துத் தமிழ் இலக்கிய உலகில் பிரவேசித்தேன். 1956 - ல் தான் சுதந்திர இலங்கையின் வரலாற்றில் வளர்ச்சி மாற்றத்தை நாடும் ஓர் அடிப்படையான திருப்பம் ஏற்பட்டது.

எனக்கும் வரலாற்றுக்குமிடையே மிக நெருக்கமான தொடர்பு இருந்தது என்பதை என்னுல் மறுக்க முடியவில்லே. ஒவ்வோர் உண்மையான கலேஞனுக்கும் எழுத்தாளனுக்கும் அது சகஸந்தான். அப்படியென்ருல், என் அனுபவங்களே ஒரு தனிப்பட்ட மனிதனுக்குமட்டும் உரிய அனுபவங்கள் என்றும், பொதுப் போக்கைப் பிரதிபலிக்காத அனுபவங்கள் என்றும் எப்படி நிராகரிப்பது ?

நல்லசிவத்தின் விளக்கங்களே என்னல் நிராகரிக்க முடிய வில்லே. பலவிதங்களிலும் நான் சந்தித்த அந்த இரு சம்ப வங்களும் அவனது சுழல் முறைப் பரிணும விளக்கங்களே நிரூ பிப்பவையாகவே இருந்தின். அவனது தத்துவம் சரியானதே. அதை நான் ஏற்றுக்கொண்டேன்.

ஆணுல், புதிய சூழல், அதாவது 1972 - ல் காணப்படும் சூழல், இன்றைய சோஸலிஸ் மாற்றச் சூழல், நல்லசிவம் கூறும் இன்றைய யுகத்தின் இலட்சிய பரிணுமத் தளத்துக் குரிய சூழலாக எந்தளவுக்குத் தன்னே நிரூபிக்கிறது? எந்தள வுக்குக் காசைவிடக் கலே பெரிதென்று காட்டுகிறது? எந்தள வுக்கு வேலேயெல்லாம் கலேயாகும் கட்டத்தைக் காட்டுகிறது.?

நல்லசிவத்தின் தத்துவத்தைச் சரியென்று நிரூபிக்கும் புதிய சூழலும் சம்பவங்களும் எந்தளவுக்கு அந்தத் தத்துவத் தின் இலட்சியத்தால் நிராகரிக்கப்படாமல் ஏற்றுக்கொள்ளப் பட வேண்டியவையாகத் தம்மை நிரூபிக்கக் கூடியவையாய் இருக்கின்றன?

என்னேப் பொறுத்தவரையில் சோஸலிஸ் மாற்றத்தின் தஃவிதியே அந்தக் கேள்விக்குரிய பதிலில்தான் தங்கியிருந் ததுபோல் பட்டது. ஆணல், அதற்குரிய தீர்க்கமான பதிஃப் பெறுவதற்கு அதற்குப் பின்பும் சில காலம் காத்திருக்க வேண்டியிருந்தது.

> சிறு சுழல் தளம் : பூரண சர்வேரதய மாற்றம்

''குத்துவிளக்கு''படத்தைப் பார்த்தேன். ''தணியாத தாகம்''கதையையும் வாசித்தேன். வேறு ஓர் அலுவலாக ந-2 அவர்களேச் சந்தித்தபோது அவை இரண்டைப்பற்றியும் அவருடன் கதைப்பது அவசியமில்லே என்பதையும் உணர்ந் தேன்.

படத்துக்கும் கதைக்கும் பெருமளவு ஒற்றுமை இருந்தது. அதே வகையில் கலேயையும் தரத்தையும் நோக்காக வைத்து அவை முழுமைப்பட்டிருந்த விதத்தில் இரண்டுக்கும் பாரதூர மான வித்தியாசங்களும் இருந்தன. D-2 சொல்லிய தேவைக் குறிப்புக்களே வைத்து ஓரளவு கலேயோடும் தரத்தோடும் யாதார்த்தமாகத் '' தணியாத தாகம் '' எழுதப்பட்டிருந்தது. ஆனுல், ''குத்துவிளக்கு '' படமோ எழுதப்பட்ட அந்த.

கதையை இன்னும் முழுமைப்படுத்தி வளர்ப்பதாக அமையா மல் திரும்பவும் ஆரம்பக் குறிப்புகளே அப்படியே முதற்பிரதிக் குரிய கோலத்தில், இன்னும் குழப்பியடித்துத் திருப்பித் தருவ தாகவே இருந்தது.

அந்த முதற்பிரதிக்கோலமே பொதுமக்களே ஓரளவுக்கு ஈர்க்க முடிந்ததென்ருல், தணியாத தாகம் அதைவிட இன்னும் அதிகமான பாதிப்பை நிச்சயமாக ஏற்படுத்தியிருக்கும் என்றே நம்பவேண்டியிருந்தது.

அப்படியிருக்கையில் ஏன் அது ஒதுக்கப்படவேண்டும் ? ஏன் அது தேவையற்ற **விதத்**தில் அங்குமிங்கும் மாற்றப்பட வேண்டுமென்**று கோரப்பட்டது**?

கலே என்ருல் என்ன? தரம் என்ருல் என்ன? பொது மக் களிடம் இனிமேல் எதை முன்வைக்கவேண்டும்? – அத்தகைய கேள்விகளுக்குரிய சரியான அளவுகோலேப் படப்பிடிப்பூரளர் தெரிந்திருக்காத காரணமா? அல்லது தெரிந்திருந்தும் அவற்றைவிட வேறு தேவைகளுக்கு முதலிடம் கொடுக்க வேண்டுமென்ற நிர்பபந்தமா?

எது எப்படியாவது இருக்கலாம். ஆணல், ஏற்கனவே A-2-இன் காரியாலயத்தில் நாம் கதைத்தவை பலவும் பிரச் கேக்கு மிகவும் பொருந்துபவையாகவே இருந்தன. படத் தைப்பற்றியும் கதையைப்பற்றியும் ஆழமான விமர்சனங்கள் எழுதப்படவேண்டும் என்று ஏற்கனவே நான் கொண்டிருந்த கருத்து இன்னும் வலுப்பெற்றது, அவற்றைத் தனியாக ஆராயாமல் அவை எழுந்த புதிய சமூக, பொருளாதார, அரசியல் சிந்தகேர்ச் சூழலின் தேவைகளோடு பொருத்தி ஆராய் வது மிக அவசியமாகப்பட்டது எனக்கு.

ஆணுல், பத்திரிகைகளில் பெரும்பாலும் வெறும் விளம் பரங்கள்தான் தொடர்ந்து வந்துகொண்டிருந்தன. கட்டுரை களாக வந்தவையுங்கூட ராஜா — ராணி கதைகளாகவும், கண்டனமற்ற விளம்பர ஸ்துதிகளாகவுமே வந்தன, முந்திய என் ''சக்கை'' சிறு கதையில் வந்த எழுத்தாள நண்பரும் அவற்றுள் ஒன்றை எழுதியிருந்தார். ஆழமான, கனமான, காத்திரமான கலே, இலக்கிய விமர்சனங்களாக எதுவும் வர வில்லே. அத்துடன் பிரபல பத்திரிகைகள் எதிலும் குத்து விளக்கு - தணியாத தாகம் பிரச்னே அணுகப்படவில்லே. இரண்டையும் ஒப்பிட்டு விமர்சனம் செய்வது இரு சாராருக் கும் நன்மையளிக்கும் என்று நம்பினதாகவும் அவை தெரிய வில்லே. இரண்டொரு இரண்டாந்தரச் சஞ்சிகை, மாசிகை களில் மட்டும் அவற்றைப்பற்றிய குறிப்புகள் வந்திருந்தன. ஆணுல். A-2 இன் காரியாலயத்தில் நாம் கதைத்த அளவுக்கு ஆழமானவையாக அவை எதுவும் இருக்கணில்லே.

வேறு வழியின்றி A-2 இன் சஞ்சிகையையே கடைசிச் சாதனமாக எதிர்பார்க்கவேண்டிய நிலே எனக்கு ஏற்பட்டது ஈழத்துத் தமிழ்க் கலே, இலக்கியத்தின் ஒரே ஒரு நிலேயான குரலாக வந்துகொண்டிருந்த அந்தச் சஞ்சிகையாவது ஈழத் தின் தமிழ்க் கலேஞனின் தாகத்தை தீர்க்க முயலாதா?

அந்தத் தாகத்தை அது தீர்க்க முயன்ற விகம் விசித்திரமானதாக இருந்தது. மாதாமாதம் வந்த அதன் இதழ்களில் ''குத்துவிளக்கு '' படத்தைப் பற்றிய விளம் பரங்கள் வெளிவந்தன. சினிமாவைப் பற்றிய ஒரு க ருத் தரங்கில் வெளியிடப்பட்ட சில கருத்து**க்களின்** கோவை ஒன்றும் வந்தது. சிங்களப் படம் ''நிதானய '' பற்றிய வெள்ளிவிழா விமர்சனமும், சிங்களத் திரைப் படத்தின் பற்றிய கட்டுரை ஒன்றும் வெளிவந்தன. அவை எல்லாம் நான் எதிர்பார்த்த விமர்சனத்தை மிக அவசியம் என்று அழுத்துபவையாகவே இருந்தன.

அச்சஞ்சிகையில் வெளியான கருத்துக்கள் சில -

'' சினிமா, மக்களில் அதிக பாதிப்பை ஏற்படுத்தும் ஒரு பலம் மிகுந்த சரதனம். ஆதலால், சினிமாவின் போக்கு, தரம் முதலியன பற்றிய ஆய்வு மிகவும் முக்கியமானது.''

5 - W -

் தமிழ்ச் சினிமா பின்தங்கிய நிலேயில் இருக்கிறது. சர்வதேசப் புகழ் பெற்ற சில படங்கள் பார்க்கும் வாய்ப்புக் கிடைத்தது. அவற்றுடன் ஒப்பிட முடியாத அளவுக்குத் தமிழ்த் திரைப் படத்துறை தாழ்த்துள்ளது. மிகவும் குறுகியு வட்டத்துக்குள் அது அடங்கியுள்ளது. ''

**த-ஐ-**ச

• தமிழ்ச் சினிமா வியாபாரமாகத்தானே இருக்கிறது • சினிமா ஒரு கலே என்ற எண்ணமே தயாரிப்பாளர்களுக்கு இல்லே.''

் தரமான சிணிமாவைப் பற்றிய செய்தி பொது மக் களிடம் எடுத்துச் சொல்லப்பட வேண்டும். இது ஓர் இயக்க மாக மக்களிடையே வளர வேண்டும்.'' மா . நி -

் பிரச்சாரத்தின் முக்கியத்துவத்தையே சொல்கிறேன். மக்களுக்கு நல்ல கலே பற்றிய உண்மையை சரியானபடி விளக்கியாகவேண்டும். அல்லது தென்னிந்திய முதலாளித் துவத்திற்குப் பதிலாக, அல்லது அதனுடன் சேர்ந்து, உன் நாட்டு முதலாளித்துவத்தில் தமிழ்ச் சினிமா அகப்பட்டு வியாபாரமாகவே தொடர்ந்து இருக்க நேரும். இதை நாம் ஏற்கத் தயாரில்லே.'' '' பாதிக்கப்படும் எல்லோரும் இதில் பங்கு கொள்ள வேண்டும் என்கிறேன். பலர் தூங்கி வழிகிருர்கள். சிலர் எம். ஜி. ஆர்., 'சிவாஜி விழாக்கள் நடத்துகிருர்கள்.''

ಜ್ಞ -

் இன்று நமது தமிழ்மொழியில் தரமான எமுத்தாளர் கள் எல்லோரும் திரைப்படங்களேப்பற்றி எழுதவே கூச்சப் படுகிருர்கள். இலக்கிய ஏடுகள் படங்களே விமர்சனம் செய் வதில்லே. பல்கலேக்கழகப் பேராசிரியர்களும் மற்றும் பல் துறை அறிஞர்களும் தமிழின் ஏனேய கலே வடிவங்களேப் பற்றி ஆராய்ச்சி நடத்துகிருர்கள், விமர்சனம் செய்கிருர்கள். ஆணல், இவர்களில் யாரும் தமிழ்த் திரைப்படங்கள்பற்றி எழுதுவதில்லே, பேசுவதில்லே. இதனைல் சர்வதேச திரைப் படங்களேப் பற்றியோ, திரைப்படக் கலேயின் புது நுணுக் கங்களேப் பற்றியோ நமது தமிழ் வாசகர்கட்கு அறிந்துகொள் ளும் வாய்ப்புக் கிடைப்பதில்லே. கடந்த சில வருடங்களில் உலகின் கலே வளர்ச்சிப் போக்குடன் தன்னே இணேத்துக் கொள்ளாது தனக்கேயுரிய ஒரு குறுகிய வட்டத்துக்குள் தமிழ்த் திரையுலகம் தேங்கி நின்றமையே இதற்குக் காரண மாகும். ''

எம் - எல் - எம் - ம -

"'வழமையான தமிழ்ப்படப் பாணியிலான படங்களும் சிங்களத்தில் அதிகம் வெளிவருகின்றன. எனினும், இவ் வாகுன படங்களேத் தயாரிக்கும் பல தயாரிப்பாளர்கள் இன்று விமர்சகர்களுக்குப் பயந்த நிலேயில் தம் போக்கினேப் படிப் படியாக மாற்றி வருகின்றனர்.''

எம் - எல் - எம் - மு -

67

இவை தமிழ்ச் சினிமா பற்றியும், சிங்களச் சினிமா பற் றியும் அச்சஞ்சிகையில் வந்த சில கருத்துக்கள். ஆணுல், இவ்வாறு கருத்துக்கள் தெரிவித்த அதே சஞ்சிகையில் ஈழத் துத் தமிழ்ப்படமான ''குத்துவிளக்கு ''ப் பற்றியோ தமிழ்க் கதையான '' தணியாத தாகம்'' பற்றியோ, எந்தவித விமர் சனமும் வரவில்&ு. அவற்றைப் பற்றி எழுத வேண்டும் என்று வற்புறுத்தப்பட்ட பின்பும், ''காத்திரமான, கமைான'' விமர்சனங்களே வெளியிடுவதாக அதன் ஆசிரியர் ஆமோதித்த பின்பும், அவை பற்றியோ அல்லது அவை எழுப்பும் இதர பிரச்ணேகள் பற்றியோ மூச்சுங்கூட விடாது மௌனம் சாதிக் கும் ''க&, இலக்கிய இதழ்'' ஒன்றுக்கு மேற்படி கருத் துக்களேக் கூற என்ன உரிமை இருக்கிறது? என்ன தைரி யம் இருக்கிறது? அந்தக் கருத்துக்கள், அவற்றை வெளி யிட்ட அதே சஞ்சிகையின்மீதே குற்றஞ் சாட்டுபவையாக இல்லேயா?

கலேஞனின் தாகம்

கலே, இலக்கியத்துக்கு எதிராக மட்டுமல்ல, மனச்சாட் சிக்கும் எதிரான பச்சைத் துரோகமாகவும் வெறும் வெளி வேசமாகவுமே அவை எனக்குத் தெரிந்தன.

இப்போ ஏறக்குறைய ஆறு மாதங்கள் ஆகிவிட்டன. படமும் ஓடி முடிந்துவிட்டது. கதையும் பழங் கதையாகி விட்டது. விமர்சனம் இனி வந்தாலும் சரி, வராவிட்டாலும் சரி ஒன்றுதான். இருந்தாலும், எல்லாவற்றுக்கும் ஒரு கார ணமும் இருக்கத்தானே வேண்டும் ?

காரணம் என்ன?

இதற்குமட்டுமல்ல, இது போன்ற சகல பிரச்ணேகளுக் கும் மழுப்பலகளுக்கும் முரண்பாடுகளுக்குமுரிய காரணம் என்ன?

ஆனந்தகுமாரசுவாமியைப் போற்றும் கலேயார்வமுள்ள ஒரு கட்டிடக் கலேஞரும், எழுத்தாளஞகவுள்ள ஒரு கவிஞனும் சினிமாவில் ஈடுபட முயன்றபோது, ஏன் அதே கலேயைப் பொதுவாக வைத்துத் தமக்குள் ஒன்றுபட்டுச் செயல்பட முடியளில்லே? தரமான பத்திரிகைகள் என்பவை ஏன் அந்த ஒற்றுமைக்குத் தங்கள் விமர்சனங்கள் மூலம் வழி காட்டுவ தாக இல்லே? 🗛 - 2 வைப் போன்ற ஒரு மார்க்சீய இலக் கியக் கலேஞனுக்கு ஏன் தன் கருத்துக்களே வெளியிடத் துணிச்சல் இல்லே? காரணம் என்ன?

அந்தவேளேயில்தான் அந்தக் குரல் எழுந்தது. கொஞ் சமும் நான் எதிர்பாராத விதத்தில் பழைய சக்கை டைரக் டரின் சூரல் கேலியாக எழுந்தது.

் கலே என்ற ஒன்றில்லே, ஐயர்.

காசுதான் எல்லாம்.

ara, ara -- ''

ஆனுல், பேசியவன் டைரக்டரல்ல. பேசியவன் கல்ல சிவந்தான்.

அவன் மேலும் தொடர்ந்தான்,

''எல்லாம் காசுதான் என்ருலும்சரி. எல்லாம் அதிகாரந் தான் என்ருலும்சரி. இரண்டுமே ஒன்றுதான். காசு என்பது அதிகாரந்தான், அதிகாரம் என்பது காசால்தான் அளக்கப் படுகிறது. முதலாளித்துவக் காசுஞ்சரி, சோஸலிஸ் அதி காரமுஞ்சரி முக்குணங்களுக்குட்பட்ட சடம், பொருள், மன அட்சிதான். அவற்றுக்கப்பாற்பட்ட பரவச ஆட்சியல்ல. பரவச ஆட்சியில் தான் வேலே எல்லரம் கலேயாகும். பர வச ஆட்சிதான் பூரணப் புரட்சி. அது சகலதையும் கலே யாக்கி, கலே என்ற தனித்துறையை இல்லாமலாக்கி, அகத்தி திலிருந்து புறத்தே பாயவேண்டும். அகத்திலுள்ள ஆத்மா பொருளிலும் புலப்படுவதே பூரணப் புரட்சி. புறத்திலிருந்து அகத்தில் ஏறும் பொருளறிவுப் புரட்சி எதுவும் பூரணப் பரட்சியல்ல.''

''அப்படியென்ருல், முந்திய அந்த இரண்டு சம்பவங் களிலும் நான் கண்ட வளர்ச்சி மாற்றங்கள் எதைக் குறிக் கின்றன?''-நான் கேட்டேன்.

''அவை எல்லாம் பழைய பேருந்தளத்துக்குரிய சிறு சுழல் வளர்ச்சி மாற்றங்கள் தான். பழைய பெருந்தளம் அதை மறந்துவிடக்கூடாது.''

அதை அழுத்தியவாறே நல்லசிவம் தொடர்ந்தான் -

'பழைய பெருந்தனத்துக்குரிய சிறு சுழல் வளர்ச்சி மாற்றங்கள் உடல், உயிர், மனத் தனங்களுக்குட்பட்ட சிறு சிறு சுழல் எழுச்சிகள் தான். புதிய பெருந்தன எழுச் சியல்ல. புதிய பெருந்தள எழுச்சி ஆத்மீகப் பரவச எழுச்சி. அது இனிமேல் தான் வரவேண்டும். அது தான் சகலதை யும் கஃயாக்கும். அது வராத வரைக்கும் சகலதும் சக் கையே தான்.

''ஆத்மீக எழுச்சி?'' சந்தேகத்தோடு நான் கேட்டேன் ''அப்படியென்ருல், இதுவரை வந்த சமய எழுச்சிகளெல் லாம் எந்த ரகம்? அவை வந்த பின்புங்கூடச் சகலதும் சக் கையாகவே இருக்கின்றனவென்ருல், இனி வரும் ஆத்மீக எழுச்சியை எப்படி நம்புவது?''

''சமய எழுச்சி வேறு, ஆத்மீக எழுச்சி வேறு'' நல்லசிவம் விளக்கினன். ''இதுவரை வந்த சமய எழுச் சிகள் கூட உடல், உயிர், மணத்தளங்களில் நடை பெற்ற சிறு சிறு தயாரிப்புகளே தான். ஆத்மீக எழுச்சி உடல், உயிர், மனதையுவ் கடந்த பரவலான பரவச எழுச்சி. அது இனிமேல் தான் வரவேண்டும். இனிமேல் தான் பரவலாகச் சகலரிடமும் வரவேண்டும். அடுத்த பெருந்தளம் அதற்கு ரியதே.''

''அப்படியென்ருல், சமயத்துக்கும் ஆத்ம**ீகத்துக்**கும் வித்தியாசம் இருக்கிறது?''

் ஆமாம், பெரிய வித்தியாசம் இருக்கிறது. சக்கைக்கும் சத்துக்குமுள்ள வித்தியாசமும் அதுவே தான். காசுக்கும் கலேக்குமுள்ள வேறுபாடும் அதுவேதான், இதுவரை கலேயின் பூரண ஆட்சி எந்த இடத்திலும் இங்கு நடந்ததில்மே. அத ளுல்தான் கலே என்ற ஒன்<u>ய</u> தனியாகத் தேவைப்படுகிறது. சடம், உயிர், மனத்தளங்களில் பேரறிவின் பரவசம் எறும் போதே கஃயின் பூரண ஆட்சி ஆரம்பமாகும். பூரண விடுதஃ யும், பூரணப் பொதுவுடமையும் அப்பேர்துதான் ஏற்படும். அப்போதுதான் சகலதுமே கணேயாகும். அதலை தனியான க‰த்துறையும் இல்லாது போகும். அந்த அமைப்பில்தான் உண்மையான கலேஞர்களேக் காணலாம். அதில்தான் சக கலேஞராக வாழ்வார்கள். மற்றவற்றில் சகலரும் சக்கைகளேதான். பொருள், உயிர், மனத்தளங்கள் மாற்ற அவை மாற்றமுறும் சிறு முருத பரவசத் தளங்களல்ல. பரவசத் தளங்கள். சிறு பரவசப் பொருட் தளங்கள். அத் தளங்களில் முதலாளித்துவ அமைப்பும் சரி, சோஸலிஸ அமைப்பும் சரி சக்கை அமைப்புகள் தான். அதஞல் அங்கு காசுதான், பொருள்தான் பெரிதாக இருக்கும். காசும் அதி காரமும் அவற்றை அடிப்படையாகக் கொண்ட ஆணவமும்! ஆணவங்கள் கலவாத கலேப் பிரச்சனேயையோ அல்லது காசு கலவாத இலட்சிய இலக்கியப் பிரச்சனேயையோ அங்கு காண முடியாது. அவற்றைக் காண அடுத்த தளத்துக்கு மனிதன் வளர வேண்டும். அது தான் உண்மையான கலே யமைப்பு; பேரறிவுப் பரவச அமைப்பு. அதில் சகல வேலே களும் கணேயாகும். சகலதிலும் பேரறிவுப் பரவசம் ஏறித் தெரியும் சர்வோதய அமைப்பு அது. அடுத்த பெருந்தளம் அது தான். அது வரைக்கும் கலே என்ற ஒன்றில்லே. எல் லாமே காசுதான். அல்லது காசை மறைக்கும் போலியே தான். அந்த நிலேயில் நீ விரும்பிய மாதிரிப் பத்திரிகை களிலும் சஞ்சிகைகளிலும் கட்டுரைகளும் விமர்சனங்களும் வந் திருந்தாலும்ச ரி, வராவிட்டாலும் சரி இரண்டும் ஒன்று தான். அவை எதுவும் உண்மையான மாற்றத்தை ஏற்படுத்தப்போவ தில்லே. முதலில் ஒவ்வொருவரும் தனது அகத்தின் கறைகளேக் களேய வேண்டும். அது தான் ஒவ்வொருவனது பணியா கும். கலேப் பணியாகும். அது நடவாமல் வேறு எது நடந்தும் பிரயோசனமில்லே.''

நெடுமழை ஓய்ந்ததுபோல் நல்லசிவம் அவற்றைச் சொல்லிவிட்டு மௌனமாகிஞன். நீண்ட நேரம் அதை மீட் டிக்கொண்டிருந்தேன் நான்.

சரிதான என்ற பழைய கேள்விக்குரிய பூரண பதிலும் வழியும் கிடைத்த நிம்மதி என்னிடம் மேல்ல மெல்ல நிரம் பிக்கொண்டிருந்தது.

பழைய சக்கை டைரக்டரைப் பூரண அனுதாபத்தோடு இப்போ நினேத்துப் பார்த்துக்கொண்டேன். அவருக்கும் புதிய கலேஞர்கள், சஞ்சிகையாசிரியர்கள், எழுத்தாளர்கள் ஆகியோருக்குமிடையே இருந்த சிறுதள வித்தியாசங்கள் எல் லாம் ஒரே பெருந்தளத்துக்குரிய அடிப்படை ஒற்றுமையாகவே இப்போது தெரிந்தன. பழைய பெருந்தளம், அதனுல் அவ ரில் வந்த அனுதாபம், அவரிலிருந்து வேறுபட்ட வளர்ச்சி மாற்றங்களேக் காட்டிய அடுத்தவர்கள்மீதும் சமமாகச் செண் றது. எல்லாரும் சமமான அனுதாபத்துக்குரியவர்களாகவே காட்சியளித்தனர்.

இருப்பினும், அவர்களில் ஒருவனுக நானும் இருக்க விரும்பவில்லே. தேவையற்றுப் போய்விட்ட மதுபானக்கடை யைப்போல் இப்போகலே, இலக்கியக் ''கடை''களும் எனக் குத் தேவையற்றுத் தெரிந்தன.

## க2லஞனின் தாகம் II

அத்துடன் அந்த விவகாரமும் அதற்குரிய விளக்கங் களும் முடிந்துவிட்டன என்று நான் நிணேத்தேன்.

ஆணல், அந்த விளக்கங்கள் மூலம் பெறப்பட்ட கொள்கைகளே நடைமுறைப்படுத்த முயன்றபோது பல பிரச்னேகள் எழுந்தன. அந்தப் பிரச்சணேகளே நான் எதிர்பார்க்காமலில்லே. ஆணல், புதிய கொள்கைகளே அந்தப் பிரச்னேகளுக்கேற்ப எவ்வாறு புகுத்துவது என்பது பற்றி நான் அதிகம் யோசித்திருக்கவில்லே. அதனைல் பிரச்னேகள் பிரச்ணேகளாகவே பெரும்பாலும் தீர்க்கப்படாமல் இருந்தன.

அப்போது தான் நல்லசிவம் திரும்பவும் குரல் கொடுத் தான்.

''விளக்கங்களும் முடிவுகளும், அவ்விளக்கங்களுக்கும் முடிவுகளுக்குமுரிய சமூக - உலக - பிரபஞ்சத் தோற்றங்களும் இயக்கங்களும் எப்பவுமே பூரணமானவையல்ல. அவை பூரணமான அடித்தளச் சத்தியத்தை நோக்கிய வளர்ச்சிப் போக்குகள்தான். போக்குகள், போக்குகள் - அதை மறந்து விடக்கூடாது. போக்குகள் நிற்பதில்லே. நிற்கும் போதும் அவை நகர்ச்சிக்குரியவையாகவும், நகர்ச்சிக்குரிய தயாரிப்புகளுமாகவே நிற்காமல் நிற்கின்றன.''

''அப்போ இன்னும் விளக்கங்கள் இருக்கின்றனவா?'' - நான் ஒருவித சினத்தோடு கேட்டேன். ''எப்பவுமே அது இருக்கும். அவை முடிந்து விட்டன என்று நினேப்பது கட்டுப்பெட்டித்தனம். அது அறியாமை. பரிணும வளர்ச்சிக்குத் தடையான எதிர்ப்பு.''

''அப்போ **முன்பு நீ சொன்னவையெ**ல்லாம், நான் விளங்கிக் கொண்டவையெல்லாம் பிழையானவையா?''

'' இல்லே. அவை இப்போதைக்குச் சரியானவையே. நீ இப்போது வாழும் மனிதகுல வளர்ச்சியின் கால கட்டத் துக்கும் சூழலுக்கும் சரியானவை அவையே. எப்போதும் சரி யானவையல்ல. அத்துடன் இப்போது அவை சரியானவை யாக இருக்கும்போது கூட அவை ஒரு பக்கத்துக்கு மட்டும் உரியவை. அதன் அடுத்த பக்கமும் இருக்கிறது. அவை இரண்டும் இணயும் போது அவற்றின் நடைமுறைக்குரிய தொடர்வளர்ச்சி என்ற மூன்ரும் பக்கமும் எழுகிறது. அவை யெல்லாவற்றையும் ஒரே நேரத்தில் கணித்துக் கொண்டால் தான் நிரந்தரமாகச் சரியான போக்கில் போய்க்கொண்டிருக் கலாம். இல்லாவிட்டால், பிரச்ணேகள் தீர்க்கப்பட முடியாத பிரச்ணேகளாகவே (தோன்றும்) இருக்கும்.

''இதுவரை சொல்லப்பட்டவை எந்தளவுக்குச் சரி யானவை?''

'' அவை வெறும் கொள்கைகள். புதிய சூழலின் போக் கிலிருந்து பெறப்பட்ட சில விளக்கங்கள். ஒரு பெருந் தத்து வத்துக்குரிய சிறு தரிசனங்கள். அதாவது அவை மந்திரம், மந்திரத்துக்குரிய தந்திரம், யந்திரம் என்பவையும் இருக்கின் றன. அவைதான் அதன் அடுத்த பக்கம்.''

### ் தந்திரம்?''

''ஆம், தந்திரமும் அது கோரும் யந்திரமும். அதா வது செயல்முறையும் அதற்குரிய சாதனங்களும். அவை பற்றிய விளக்கங்களேயும் பெறும்போது தான் உன் முடிவு கள் பூரணத்தை நோக்கி நிரந்தரமாக நடைமுறைப்படுத்தப் படக்கூடியவையாய் இருக்கும். இல்லாவிட்டால் தீர்க்கமுடி யாத பிரச்ணேகள் தோன்றும்.''

'' அந்தத் தந்திரம் என்ன? அதன் யந்திரம் என்ன?''

''உடல், உயிர், மனத்தளங்களுக்குள் குறுகிவிடும் வாழ்க்கையில் இப்போது உளக்கு நம்பிக்கையுயில்லே, திருப் தியுமில்லே. அந்த வாழ்க்கையில் காசு அல்லது பொருள் தான் எல்லாவற்றையும் நிர்ணமிக்கிறது. சகலதையும் கலே யாக்கும் சத்திய உணர்வு சகலரிடமும் எழுச்சியுறும்போது தான் உண்மையான கலேயும் எழுச்சியுறும். அதற்கு மனித வாழ்க்கையைப் பேரறிவுத்தளத்துக்கு உயர்த்த வேண்டும். அப்படி உயர்த்தப்படாத வரைக்கும் கலே, இலக்கியம் என் பவை வெறும் போலியான போதைப் பொருளாகவே இருக் கும். அவற்றில் இனிமேலும் ஈடுபடுவதற்கு உண்ளுல் முடி யாது. அவற்றிலிருந்து முற்ருக விலகிவிட வேண்டும். அது தானே உன் புதிய விரதமாகும்? ''

'' ஆம் '' - நான் ஒப்புக்கொண்டேன்.

் அப்படியென்ருல், உன் விலகல் எப்படிப்பட்டதாக இருக்கும்? எதிலுமே பங்குபற்ருது ஒதுங்கிவிடும் விலகலா அல்லது நடைமுறையில் இருக்கும் எல்லாவற்றிலிருந்தும் மனத்தால் விடுபட்டவாறே அவற்றில் பங்கு பற்றி அவற்றை நீ விரும்பும் தளத்துக்கும் உயர்த்தி உருமாற்றும் விலகலா?

'' மனத்தால் விடுபட்டவாறே பங்குபற்றி எல்லாவற் றையும் மனத்துக்கு அப்பாற்பட்ட நிலேக்குரியதாய் உரு மாற்றும் விலகல்.''

'' அதுதான் சரியான செயல்முறை. காரணம் ஏதோ ஒரு விதத்தில் பங்குபற்றுது விடுபடவும் முடியாது. ஆஞல், எதில் பங்குபற்றுவது, எந்தெந்த அளவுக்குப் பங்குபற்றுவது என்ன முறையில் பங்குபற்றுவது என்பவற்றை முதலில் தீர் மாணிக்க வேண்டும். அது, உன் விடுதலேக்குரிய நோக்கத் தின் அடிப்படையாகவே தீர்மானிக்க முடியும்.''

'' எப்படி ? ''

'' நீ மட்டும் விடுதலே அடைந்தால் போதும் என்று நிணக்கிருயா அல்லது உன் விடுதலே மற்றவர்களுக்கு உரிய விடுதலேயாக இருக்கவேண்டும் என்று நிணக்கிருயா?''

்' மற்றவர்களுக்கும் உரியதாக என் விடுதலே இருக்க வேண்டும். ''

் அப்படியென்ருல், நீ பங்குபற்றுபவற்றின் எல்ஃல களும் அதே அளவுக்கு விரிய வேண்டும். நீ மட்டும் விடு கலேயை விரும்பினுல், மதுபானக் கடையை ஒதுக்கியது போல் இலக்கியக் கடைகளேயும் முற்றுக ஒதுக்கிவிட்டு உன்பாட்டில் இருக்கலாம். ஆனுல், மற்றவர்களுடைய விடு கலேயையும் விருப்பினல் மதுபானக் கடையை ஒதுக்குவ தோடு உன்னல் திருப்திப்பட முடியாது. அதை முற்ருகத் தடைசெய்ய வேண்டும் அல்லது முற்ருக அழிக்க வேண்டும். அதேபோல் இன்றைய தனித்தனிக் க&, இலக்கியத்தையும் முற்ளுக உருமாற்ற வேண்டும். அப்படிச் சிலவற்றை நீக்க வேண்டும் ; சிலவற்றை உருமாற்ற வேண்டும்; சிலவற்றைப் புதிதாகப் புகுத்த வேண்டும். ஆணல், அவற்றையெல்லாம் ஒரேயடியாகச் செய்ய முடியாது. எதை எதை அழிப்பது, எதை எதை உருமாற்றுவது, எதையெதைப் புகுத்துவது ; எப் படி அழிப்பது, எப்படி உருமாற்றுவது, எப்படிப் புகுத்துவது ; எந்தளவுக்கு அழிப்பது, எந்தளவுக்கு உருமாற்றுவது. எந்த ளவுக்குப் புகுத்துவது; எந்தெந்தக் காலத்தில் எதை எதைச் செய்வது என்பவற்றையெல்லாம் அப்போதைய நடைமுறைச் தீர் மானிக்க வேண்டும். விதத்தில் சூழலுக்கு ஏற்ற அவையே தந்திர யந்திரப் பிரச்சனேகளாகும். அவை உனது

இலட்சியக் கொள்கைகளின் அடுத்த பக்கமாகும். இரண்டையும் இணேத்துச் செயல்படும் போது மூன்ருவது நிலே ஏற்படுகிறது. கொள்கையும் வளரும்:அதற்குரிய தந்திர யந்திரங்களும் வளரும். அவை எப்பவுமே நிலேயானவை யல்ல. அவை என்றுமே மாறுபடுபவை. அடித்தளச் சத்தியம் மட்டுமே நிலேயானது. அதை அனுபவிக்கும்வரை கொள்கையும் வழிமுறைகளும் மாறுபட வேண்டியவையே. மந்திர தந்திர யந்திரப் பற்று நிரந்தரவளர்ச்சிக்குத் தடைகளாகிவிடும், அதையும் மறந்துவிடக்கூடாது.''

நான் பேசாமல் கேட்டுக்கொண்டிருந்தேன். இம்முறை அவற்றை அவன் சொல்லு முன்பே எனக்கு அவை விளங் கின. ஆஞல், என் வினக்கம் என்னிடமிருந்தே ஒளிந்து விடாமல் இருப்பதற்காக அவற்றுக்கு உருக்கொடுப்பவன் போல் அவன் சொல்லிக்கொண்டிருந்தான்.

''சரி, இனி விடயத்துக்கு வருவோம்''- நல்லசிவம் தொடர்ந்தான்.

''உடல், உயிர், மனத்தளங்களில் நிற்கும் மனிது வாழ்க்கை அடுத்த தளமான பேரறிவுத் தளத்துக்கு உழயல்கிறதென்ருல், இதுவரை வந்த தளங்களும் அவற்றுக் குரிய வாழ்க்கை முறையும், அவற்றின் பாத்திரங்கள் சகல வும் மிக அவசியமானவையே. அவை வராவிட்டால் நீ அடுத்த தளத்தைப்பற்றி உணர்ந்திருக்க முடியாது. அதலை உனது விடுபட்ட விலகல் என்பது இதுவரை வந்த தளங்களே முற்றுக அழித்து விட்டுப் புது உலகத்தை உருவாக்கும் விலகலாக இருக்க முடியாது. இதுவரை வந்த தளங்களிடம் திரும்பவும் வந்து அவற்றில் பங்குபற்றி. அவற்றை உருமாற்றி உயர்த்துவதாகவே இருக்கவேண்டும். அப்படித் தானே?''

் ஆம், அப்படித்தான். \*\*

் அப்படியென்ருல், அந்தத் தளங்களுக்குரிய கலேஞர்கள் எவ்வளவுதான் போதாத் தன்மையுடையவர்களாக இருப் பினும் அவர்களில் அனுதாபப்படுவதற்கோ கேலி செய்து பறக்கணிப்பதற்கோ உனக்கு அருகதையில்லே. புதிய தேடலுக்கும், சிந்தனேக்கும் அவர்கள் தான் அத்தி வாரமிட்டவர்கள். அவர்கள் இல்லாவிட்டால் அவர்களுக்கு அப்பாலும் உடல், உயிர், மனத்தளங்கள் வளராவிட்டால் அவற்றுக்குப் போகவேண்டும் என்ற சிந்தனே காது. அதனுல் அவர்களுக்கு நீ நன் நியடையவகைவே இருக்க வேண்டும். ஏத்தனேயோ ஆயிரம் ஆயிரம் கலேஞர் களும் எழுத்தாளர்களும் இதுவரை இந்த உடல், உயிர், மன<u>த்</u>தளங்களில் வெறும் சக்கைகளாக வாழ்ந்து செத்த காரணத்தினுல்தான் சகலரையம் கலேஞர்களாக்கலாம், சகலதையும் கலேயாக்கலாம் என்ற சிந்தனே உன்னிடம் எழக் கூடிய சூழல் உருவாகியது. அதை முதலில் ஒப்புக் கொள்ள வேண்டும்.''

''ஒப்புக்கொள்கிறேன் '' - நான் ஆட்சேபிக்காது அதை ஏற்றுக்கொண்டேன்.

"' னிடுபட்ட மனத்தோடு (திரும்பவும்) சமூகத்தில் நீ ஈடுபடும்போது அதன் சமயத்துறையில்தான் உன் ஈடுபாடு அதிகம் இருக்கும். அடுத்த தளவளர்ச்சி ஆன்மீகப் பேரறி வுக்கும் பரவசத்துக்குமுரிய தளமென்ருல், இப்போதைக்கு உன் முக்கிய கவனமும் சமயத்துறையில் தான் இருக்க வேண்டும்.''

''ஆனல், பழைய சமயங்கள் வேறு, எழுச்சியுறும் புதிய ஆன்மீகம் வேறு என்று ஏற்கனவே நீ கூறவில் லேயா?''- நான் திருப்பிக்கேட்டேன். ''அத்துடன், துறை துறைகளாகப் பிரித்துப் பார்க்கும் போக்கு நமக்கெதற்கு?''

் நம்மைப் பொறுத்த வரையில் துறைகள் என்ற பாகு பாடுகள் இல்லே. ஆணுல், சமூகம் ஏற்கனவே பிரித்து வைத் துள்ள துறைகளே நாம் அதற்காக இல்லே என்று சொல்ல முடியுமா? அவற்றில் பங்குபுற்றி நம் போக்குக்கு ஏற்றவாறு அவற்றை உருமாற்ற வேண்டும். அப்போதுதான் துறை கள் என்ற பாகுபாடுகள் இல்லாமல் போகும். அந்த வகை மில் சமயத்துறைதான் நம் முதல் அக்கறைக்குரிய முக்கிய துறையாகும். புதிய ஆன்மீக எழுச்சி, பழைய சமய எழுச்சி என்பது உண்மை தான். ஆனுல், பழைய சமய ஞானத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டுதான் புதிய ஆன்மீக எழுச்சி வரவிருக்கிறது. சமயத்துறையில் சர்வமத ஐக்கியம் ஏற்பட்டு, அடிப்படை உருமாற்றம் வரப்போகிறது. அதுவே அடுத்ததள எழுச்சிக்குரிய முக்கிய தத்துவத்தளமாகும். அதற்கு உருவங் கொடுக்கக்கூடிய வகையில் தம்மைத் தயா ரிக்கும் ஆள்மீக வாதிகளே ஒரளவுக்குச் சமயத்துறையில்தான் காணலாம். அதளுல் முதல் சமயம்; அதற்குப் பின்புதான் அடுத்தவை. அடுத்தவற்றுள் முக்கியமானவை கலே, இலக்கி யங்களும் இதர சிந்தனேத் துறைகளுந்தான். சகலதுக்கும் அடித்தளம் பேரறிவுப் பரவசத்தளம். உடல், உயிர், மனத் தளங்களில் அதற்கு அண்மையிலிருப்பவை கலே, இலக்கிய சிந்தனே நிலேகள்தான். அதற்றின் ஊடாகவே பொருள்' உடல் தளங்களுக்கு இனிமேல் பேரறிவு இறங்கவேண்டும். அதனுல் கலே, இலக்கியத்தை உன்னுல் ஒதுக்கிவிடமுடியாது. மாருக அவற்றை உருமாற்ற வேண்டும்.''

'' அப்படியென்ருல், இந்தப் போலிப் பரவசக் கலே, இலக்கியங்களிடம் திரும்பவும் நான் போக வேண்டும்?''-நான் கேலியாகக் கேட்டேன்.

் ஆமாம், போக வேண்டும் '' - நல்லசிவம் பதிலளித் தான். ''ஞானிகளுக்கும் ஆன்மீகவாதிகளுக்கும் அடுத்த படியாக இந்த உடல், உயிர், மனத்தளங்களில் உனக்கு இனிமேல் உதவுபவர்கள் அந்தக் கலே, இலக்கியவாதிகளே அவர்கள் ஒன்று திரட்ட வேண்டும். பேரறிவுப் பரவசத் தளத்துக்குரிய பேரறிவு அவர்கள்மூலமே பரவலாக உடல், உயிர், மனத்தளங்களில் எழுச்சியுற வேண்டும். பேரறிவுத் தளத்தின் பெருமனிதர்கள் உலகில் பரவலாகப் பிறப்பதற் குரிய கருக் உட்டல் அவர்களிடையேதான் காணப்படுகிறது.''

## '' எப்படி ?''

'' பரவசம் இறங்காத உடல், உயிர், மனத்தளங்களில் பேரானந்தப் பரவசத்தை ஆன்மீக வாதிகளுக்கு அடுத்தபடி யாகத் தம்மனவில் இதுவரை காட்ட முயன்றவர்கள் அவர் கள்தான். அந்தந்தத் தனங்களில் பேரறிவுப் பரவசத்தின் தேவையைத் தீர்க்க முயன்ற மாற்றுப் பொருட்கள்தான் கலே, இலக்கியங்கள். அவை பொருட்களர்லும் காசால் அளக்கப்படக்கூடியவையாகவும் இருந்துங்கூட ஆன்மீகத்துக் கடுத்தபடியாகக் காசையும் பொருளேயும் மீற முயன்றவை யும் அவையேதான். அதனுல் கலேஞர்களேயும், எழுத்தாளர் களேயுமே ஆன்மீக வாதிகளுக்கடுத்தபடியாகப் பேரறிவுத் தனத்துக்குள் ஏற்றவேண்டும். அவர்கள் மூலமே முழுச் சமூ கத்தையும் ஏற்றுவிக்க வேண்டும். நீ கூட அவர்களிடையே தானே பிறந்திருக்கிருய், விளங்கிறதா? ''

### ் விளங்கிறது. ''

'' அப்படியென்ருல், நீ முன்பு சத்தித்த அத்த எழுத் தாளர்களேயும், கலேஞர்களேயுந் திரும்பவும் உன் பேரறிவு இலட்சியத் தேவையின் அடிப்படையில் வைத்து எடைபோடு வது அவசியம். அப்போதுதான் இனிமேல் அடுத்தவர்களே யும் அணுகுவதற்குரிய புதிய தந்திர யந்திர முறை உனக்குப் பரிட்சயமாகும். '' புதிய கோணத்திலிருந்து நான் திரும்பவும் அவர்களே நிணத்துப் பார்க்க முயன்றேன்.

சக்கை டைரக்டர் D, சஞ்சிகை ஆசிரியர் A - 1, புதிய தலேமுறை D - 1, D - 2, A - 2.

முந்திய என் விலகலுக்குரிய அனுதாபம் இன்னும் நின் றது. எல்லாரிடத்திலும் ஒரே வித போலித்தன்மையையே இன்னும் காண முடிந்தது.

''இனி, அவர்கள் எவரிலுமே உன்னுல் திருப்திப்பட முடியாதுதான். உடல், உயிர், மனத்தளங்களுள்ளே மட்டும் திருப்திப்பட முடியாத உனக்கு அந்தத் தளங்களுக்குள்ளேயே திருப்திப்பட முடியாத உனக்கு அந்தத் தளங்களுக்குள்ளேயே திருப்திப்பட முணப்வர்களில் எப்படித் திருப்தி வரும்? அது சரி - ஆணுல், அடுத்த தள எழுச்சிக்கு, அதாவது பேரறிவின் பரவச எழுச்சிக்கு அவர்களில் யார் உனக்கு அதிகமாக உத வக்கூடியவர்கள்? அப்படியும் பார்த்தால்தான், அவர்களின் உண்மையான தன்மையையும், அவர்களின் கலேச் சேவை யையும் சரியாக விமர்சனம் செய்வதாகவும் மதிப்பிடுவதாகவும் இருக்கும். யார் அதிகமாக அடுத்த தனத்துக்குரியவர்களாகத் தெரிகின்றனர்? யார் அதற்கு எதிரானவர்களாக, அல்லது அதற்குரிய தகுதியற்றவர்களாகத் தெரிகின்றனர்? ''

நல்லசிவத்தின் குரலேக்கேட்டவாறே நான் அவர்களேத் திரும்பவும் கூர்மையாக உற்று நோக்க முயன்றேன்.



என் மனக்கண்முன் அந்தச் சக்கை டைரக்டர் மீண்டும் தோன்றிஞர்- நல்லசிவத்தின் குரலேக் கேட்டவாறே அவ ரைக் கூர்மையாக நான் உற்று நோக்கினேன்.

மேசையிலிருந்த சாராயக் கிளாசைக் காட்டியவாறு இது தான் இப்போதைய அவரது வேலே என்கிருர். கலே என்ற ஒன்றில்லே, எல்லாம் காசுதான் என்கிருர்.

\*\* இப்போ அவரை முழுமையாகப்பார் \*\* -நல்லசிவத்தின் குரல்.

> '' மனத்தளத்துக்கு வளர்ந்த மனிதன்தான் அவரும். ஆணல், அவரது பார்வையும் இலட் சியமும் எந்தத் தனத்தில் நிற்கிறது ?''

எந்தத் தளத்தில் நிற்கிறது ?

"முழுக்க முழுக்க அவர் பொருள் தளத் திலேயே அதாவது சடத்தளத்திலேயே நிற் கிருர். உடல், உயிர், மனத்தளங்களில் பேர றிவின் பரவசத்தை நினேவூட்டும் கலேக்கு அவ ரைப் பொறுத்தவரையில் இடமேயில்லே. அந் தக் கலேப்பரவசத்தைக் கூட அவர் பொருளா கவும் காசாகவுமே பார்க்கிருர். அதனைல்தான் பொருள் தளத்தில் பரவசத்தைத்தரும் ஒரே ஒரு பொருளான மதுபானத்தில் அவர் மூழ்கிக்

கிடக்கிருர். அவரது குணம் சடத்தளத்துக்குரிய தாமத்குணம். உடல், உயிர், மனத்களங் களேத் தாண்டி வளரும் பரிணுமத்துக்குத் தடை யான குணம். இன்றைய மனித வளர்ச்சிக்கு எதிரான குணம். அடுத்த கட்ட வளர்ச்சிக் **போராட்ட நேரத்தைப் பா**ழாக்கும் வாழ்க்கை அவருடைய வாழ்க்கை. அது பொழுதுபோக்கு வாழ்க்கை. அந்த வாழ்க்கைப் போக்கு இனிமேல் முற்குக அழிக்கப்படவேண் டிய போக்கு. அழிக்கப்படவேண்டிய போதைப் போக்கு. அ**ந்தப் போ**க்குக்கு முட்டுக் கொடுப் பவர்கள்கூட அழிக்கப்படத்தான் வேண்டும். அவர்களிடமிருந்து கலே, இலக்கியங்களேப் பறிப் **்பதுதான், அதாவது விடுவிப்பதுதான்** அவர் தளே அழிப்பதற்குரிய ஒரே ஒரு வழி.''

'' அதற்குப்பின் அவருடைய கதி என்னவாகும்? அவ ருடைய கதி? அவரையொத்தவர்களின் கதி? பொழுது போக்கை விரும்பும் பொதுமக்களின் கதி?''

> '' அவர்கள் விடுதலே அடைகின்றனர், அவரிடமிருந்தும் அவரையொத்தவர்களிடமிருந் தும் கலே, இலக்கியம் விடுவிக்கப்படும்போது அவர்கள் வாழும் கற்பணேகளிலிருந்தும் போலி களிலிருந்தும் விடுதலே பெறுகின்றனர், கற்ப கோப் போலிகளே அவசியமாக்கும் பொருள், உடல், மனத்தள நிர்ப்பந்தங்களிலிருந்து விடுதலே பெறுவர்.''

ំ, ឧក្កកម ្ , ,

் கலே, இலக்கிய விடுதலே என்பது, அதா வது பொழுது போக்குவாதிகளிடமிருந்து கலே,

83

இலக்கியங்களே விடுவிப்பது என்பது உடனடியாகவும் தனியாகவும் வர முடியாது. சமூகத்தின் சகல தெரழில்களேயும் சகல துறைகளேயும், தொழுகையாகவும் கலேப் பரவசமாகவும் ஆக்கும் பெரும் மாற்றத்தின் ஒரு பகுதியாகவே வரவேண்டும். பொதுமக்கள் பொழுதுபோக்கை விரும்பும் மன நிலேயிலிருந்து விடுபட்டு சகலதையும் கலேயாகக் காணும் பக்குவத்தைப் படிப்படியக உணரவரும் விடுதலே மூலமே கலே, இலக்கியமும் கற்பனேயிலிருந்து விடுவிக்கப்படுகின்றன. அடித்தளச் சத்தியப் பேசறிவுப் பரவசத்தில் விடுதலே பெருகின்றன. மனிதனேச் சத்தியப் பரவசத்தில் விடுவிக்கும் விடுதலே கலே, இலக்கியங்களாகின்றன. அதாவது மெய்யுள்களாகின்றன."

''ஆனல், அந்த விடுதலேயை அவர்கள் விரும்பாவிட் டால்? உதாரணமாக, அந்தச் சக்கை டைரக்டர் அதை மூர்க்கத்தனமாக எதிர்த்தால்?'

் எதிர்ப்பும் எதிர்பார்க்கப்பட வேண்டியதே. ஆலை, அடிப்படையில் அந்தச் சக்கை டைரக்டரும் கலேஞரே. காரணம், அடிப்படையில் எல்லாரும் ஏக மெய்ப் பொருளின் பரவச வெளிப்பாடுகளே. அது தான் பேரறவுத் தளத்தை ஏற்கும் மெய் முதல் வாதிகளாகிய நமது கொள்கை. அடிப்படை உண்மயையும் அதுவே. அந்த வகையில் எதிர்ப்பவர் நம்மை எதிர்க்கும் போதுதான் முதன்முதலாகத் தன் சுயமான சத்தியக்கலே உருவத்தையும் அதன் ஆன்மீகப் பேரறிவுப் பரவசத்தையும் அறியத் தொடங்குகிருர்.

அதுவரை அவர் அந்தளவுக்குக்கூட அதை உணர்ந்ததில்லே.

ஆணுல் அவருக்குள்ளிருந்தே அவரது எதிர்**ழ்யு**க்கு **எதிராக இன்னேர்** எதிர்ப்பு - கலேச் சுயத்தின் பரவச எழுச்சி எழுந்து கொண்டிருக் கும்.

அதை எழுப்பவதுதான் தமது முக்கிய ஷே&ு,

அத்துடன் நாம் அவரை அழிக்கப் போவ தில்லே, அவரை அழித்துக் கொண்டிருப்பவற்றி லிருந்து விடுவிக்கவே போகிரேம் என்பதை அவர் உணரும் போது அவரீன் எதிர்ப்பும் முற் ருக இளகலாம்.

அதற்கு நாம் எத்தேரமும் இடம் விட்டே, அதையே இலட்சியமாக வைத்தே அவரை நாம் அணுக வேண்டும். '

்' இருப்பினும், அதை உணராத மன நிலேயில் அவரது எதிர்ப்பு இளகாமல் இன்னும் இறுக்கமடைந்தால் ? ''

> ் இறுக்கமடையலா**ம்.** அதையும் எதிர்பார்க்**க வே**ண்டும்.

அதனுல்தான் அவரையும் அவரையொத் தவர்களேயும் ஓர் பக்கம் ஒதுக்கி விட்டு, முதலில் அடுத்தவர்களே நசம் அணுக வேண் டும். அவரைவிடக் கலேயின் பரவசத்தைப் புரிந்துகொள்ளக்கூடிய அடுத்தவர்கள். அவர் களின் அணியைத் திரட்ட வேண்டும். படைப் பாளிகள் இயக்கம் அதுவே. உண்மையான படைப்பாளிகள் இயக்கம். '' அவர்களே நான் பார்க்க முயன்றேன்.

முதலில் முன்னுக்கு வந்தவர் D - 1 தான். நீண்டு நெளிவிழுந்த வாரிவிடப்பட்ட தூல்மயிர். குழந்தைக்கோலம்; பாவம் கலவாத அறிவுத் தோற்றம்; கலேஞனின் தூய போராட்டம்.

'' நீ ஏமாற்றப் படுகிருய் '' என்ருன் நல்லசிவம்.

் உன் மனத்தால் ஏமாற்றப்படுகிருய். '' '' எப்படி ?'' என்றேன் நான் ஒன்றும் விளங்காமல்.

் மனத்தால் அளக்காதே.

உடல், உயிர், மனம் முழுதாலும் அவற் றுக்கு அப்பாற்பட்ட பேரறிவாலும், அப்பூரணத் தூக்குரிய புதிய தத்துவத் தரிசனத்தாலும் நீ ஆட்களே அளக்கவேண்டும். ''

் சிரி, நீ முன்பு அவரில் காட்டிய கோலத்தைத் தானே இப்போ நான் காண்கிறேன். அப்போது ஏமாற்றப்படாமல் இப்போது மட்டும் எப்படி ஏமாற்றப்படலாம்? ''

் நான் முன்பு யாரையும் நம்பச் சொல்ல வில்ஃயே '' — நல்ல சிவம் பதிலளித்தான். அவர்கள் எல்லாரையும் அனுதாபத்துக்குரிய வர்களாகவே காட்டினேன். அவர்களது கலே என்பது வெறும் போலி என்றே நிருபித்தேன். அவை உண்மையின் ஒரு பக்கம். இப்போ அடுத்த பக்கம் வருகிரேம். தந்திர யந்திரப் பக்கம். அதஞல் இப்போதுதான் உண்மையில் ஆட்களிடம் வருகிகுேம்.

முன்பு பெரும்பாலும் போக்குகளே அவ தானித்தோம். ஆட்களேயல்ல. இப்போதுதான் ஆட்களுக்கு வருகிரேம்.

ஆணல், முன்பு போக்குகளில் ஆட்களேக் கண்டதுபோல் இனிமேல் ஆட்களில் போக்கு கணக் காணம் போகினேம்.

ஆணுல், விடயம் இத்துடன் முடிந்து விடாது. அடுத்த மூன்கும் பக்கமும் உண்டு.

அதை இனிமேல் அவர்களோடு நீ இயங் கும்போதுதான் அறிவாய். அப்போது தான் உன் பார்வை பூரணமாகும். அதுவரை இவை யெல்லாம் அதற்குரிய ஆரம்பத் தெரிவுதான்.

அந்தத் தெரிவை உடல், உயிர், மனத் தனங்களுக்கும் அவற்றுக்கப்பாற்பட்ட பேரறிவு வுக்கும் உரிய பூரணத் தரிசனத்தால் நடத்த வேண்டும். வெறும் மனத்தால் நடத்தக் கூடாது. ''

்' சரி, D - 1 - ல் என்ன குறை?்' - நான் கேட்டேன். ்' குறையா?

சடமும் பொருளும் உடலும் உயிரும், அவரிடம் குறைகின்றன.

அவர் வெறும் மனத்துக்கு மட்டும் உரியவர் மற்றுவற்றுக்கல்ல சக்கை டைரக்டர் வெறும் பொருளோடு மட்டும் நின்ருர் என்றுல் இவரோ

வெறும் மனதோடு மட்டும் நிற்கிருர். அதனுல் மற்றவற்றின் பலத்தை இழந்த வர்

'' எப்படி! ''

் இன்றைய சராசரி எழுத்தாளன். கலேஞ னுக்கு அவர் ஓர் உதாரணம். கலேயை ஏற் றுக்கொள்பவர் அவர். ஆகுல், அந்தக் கலேயைச் சமூகத்தின் பிற துறைகளில் பிறக்க முடியாத ஒரு தனித்துறையாகக் காண்பவர். அதனுல் அவர் காணும் (அந்தக்) கலேயில் (வலுவில்லே) பலமில்லே.

்பேரறிவுப் பரவசத்தைப் பற்றியோ, அது ஏறிய கலேயைப் பற்றியோ திட்ட வட்ட மான தரிசனம் அவரிடம் இல்லே. தரிசனமற் றவர்களின் கலேச் சிருஷ்டிகள் உடல், உயிர், மனத்தளங்களின் அழகுப் பொருட்கள்தான்; அவை காசால் வாங்கப் படத்தூடியவை. கடை சியில் காசாகவே மாறக்கூடியவை. காசையும் கலேயாக்கும் வல்லமை அற்றவை.

் காசை எதிர்த்துக் கடைசிவரை அவர் போரர்டவில் ஃயா ? இன்றுங்கூட அவர் போராடிக்கொண்டிருக்க ்கில்ஃயா ? \* \*

> '' போராடுகிருர்தான்.' ஆஞல், அவரின் போராட்டத்துக்குரிய கோட் பாடு என்ன ? அதன் மந்திரம்: என்ன ?

அதன் தந்திர யந்திரம் என்ன? அவைபற்றிய அறிவு அவரிடம் இல்லே. அதனுல் கடைசிவரை அவர் குருவிச்சையாகவே வாழ்வார். வெறும் மனத்தளப் பிராணி. பொருள், உடல் உயிர்ப்பலத்தை அவர் பிறரிடமிருந்துதான் பெறவேண்டும். அவை தன்னிடம் இருக்கவேண்டும் அல்லது அவற்றை அணேக்கும் தரிசனம் இருக்க வேண்டும். இரண்டும் அவரிடம் இல்லே. அதனுல் அவ ரால் போராட முடியாது. சமரசந்தான் அவரது ஒரே ஒரு வழி. தாக்குதல் இருப் இடைக்கிடை கொரில்லாத் உரசல்களாகவே பினும், மனத்தளத்து 🖭 அவை நின்றுவிடும். உள்ளே, சடம், பொருள், உயிர்த்தளச் சமூகத் துள் அவற்ருல் ஊடுருவ முடியாது. அதனுல் அவரது போராட்டங்களும் ரைக் காப்பாற்றும் சமரசங்கள் தான். சமூகத்தைக் காப்பாற்றும் புரட்சிகளல்ல.''

'' அப்படியென்ருல்' D - 2 க்கு அவர் விட்டுக்கொடுக் காது தனியாகவே தணியாத தாகத்தை வெளியிட்டதுங்கூட அவரது போராட்டமல்ல, சமரசந்தான்?''

> '' அவர் ஏன் விட்டுக் கொடுக்கவில்ஃ?-அதை முதலில் ஆராயவேண்டும். அதை ஆராய வேண்டுமாளுல், அவரது சகல முயற்சி களேயும் அவற்றின் பின்னணியையும் ஆராய வேண்டும்.''

''அப்படியென்குல், தனியாக ஒரு குத்துவிளக்கைப் பற்றியோ அல்லது தணியாத தாகத்தைப் பற்றியோ கலே விமர்சனம் செய்ய முடியாதா? மதிப்பீடு செய்ய முடி யாதா?''

் முடியாது. காரணம், தனியானது என்ற ஒன்றில்லே. தனித்துறைகள் என்பவை அடிப் படையில் எவ்வாறு இல்லேயோ, அவ்வாறே தனிவிடயங்கள் என்பவையும் அடிப்படையில் இல்லே. பூரணப் பார்வையில் ஒவ்வொன்றும் அதன் முழுப் பின்னணியோடும், அதன் காரண காரியங்களோடும் தொடர்பு படுத்திப் பார்க்கப் பட வேண்டும். அதன் பின்பே தனிப்பட்டவற்றைப் பற்றித் தீர்ப்பு கூறலாம். அந்த வகையிலேயே D-2 வுக்கு அவர் விட்டுக்கொடுக்காததையும் பார்க்க வேண்டும். எதற்காக அவர் விட்டுக்கொடுக்கவில்லே என்று நீ

'' தன் கலேச்சுயத்தை, தன் தனித் தன்மையைக் காசுக் காக இழக்கவிரும்பாத காரணத்தால்,''

> '' அந்த ஒரு விடயத்தில் அப்படித்தான் அவர் ஒரு தோற்றத்தை எழுப்ப முயன்றுள் ளார். அந்த ஒரு விடயத்தில் அப்படித்தான் அவரை முன்பு நானும் உனக்குக் காட்டியுள் ளேன். அதை ஒரு தனி விடயமாக எடுத்துக் அப்படித் தெரியும். ஆனுல், கொண்டால் இனிமேல் ஒரு தனி விடயம் என்ற நிலே இல்லே. அதனுல் அந்தத் நமக்கு எதிலும் நிருபிக்க விடயத்தின் கோற்றத்தை வேண்டுமானுல் அடுத்த விடயங்களிலிருந்து.

அதாவது, அவரது அடுத்த செயல்களிலிருந்து இனிமேல் நாம் ஆதாரம் காட்ட வேண்டும். ஆணுல், அப்படிக் காட்டுவதற்குரிய ஆதாரங் கள் அவரிடம் இல்லே. அதற்கு எதிரான ஆதாரங்கள்தான் அதிகம். ''

#### ் எப்படி ? ''

் தன் கலேச்சுயத்தை, தன் தனித்தன் மையை சதா அவர் காசுக்குத்தான் விற்றுக் கொண்டிருக்கிருர். ஒலிபரப்பு, விளம்பர ஸ்தா பனங்களிலும் அவரது கலேச் சேவை காசுக் காகத்தானே நடக்கின்றன? அவரது வாழ்க் கையே அதுவரக மாறியுள்ளது. அந்த நிலே யில் தணியாத தாகம் குத்துவிளக்கு பிரச்ணே யில் மட்டும் தன் தனித்தன்மையைக் காசுக் காக இழக்க விரும்பாமல் போராடியதில் அர்த்த மில்லே. \*\*

"' அது தொழில், உழைப்புக்காகச் செய்வது. இது க‰, இரண்டையும் மாளுட்டம் செய்யக்கூடாது என்று அவர் கூறிஞல்?"

> '' இரண்டையும் மாருட்டம் செய்பவர் அவர்தான். தொழிலே கலேயாகவும், கலேயே தொழிலாகவும் இருக்கவேண்டியதை வெவ்வே ருகப் பிரித்து அவர்தான் மாருட்டம் செய் கிருர்.''

் அத்தகை பிரிவுகளே ஏற்றுக்கொண்டுள்ள ஒரு சமூகத் தில் வாழும்போது அவற்றை ஏற்றுக்கொண்டு உள்நுழை வதுதானே புத்திசாலித்தனம்? உமது தந்திர யந்திர முறை யும் அதுதானே? '' 90

்' அது உண்மை. ஆணுல், அதற்குரிய பூரண பூர்வமாக மான தத்துவமும் அதைப் புத்தி அதன்படி உணர்ந்து சகல விடயங்களிலும் செயல்படும் சுயவிமர்சனங் கலந்த முறைகளும் இருக்கும் போது தான் அப்படி ஒருவர் உரிமை து மைவகற்க யும் தகுதியும் கோரலாம், மற்றும்படி அவர் வெறும் போலிதான். பலவித முரண்பாடு களின் கூட்டாகவே அவர் காணப்படுவார். அவரது கொள்கை என்பவை எல்லாம் கொள் கையின்மையாகவே இருக்கும். போராட்டம் எல்லாம் இடந்தவறி, சந்தர்ப்பம் தவறி, ஆள் மாறி நடத்தப்படும் மாருட்டங்களாகவே இருக் கும். D - 1 னிடம் அத்தகைய தத்துவமும் அதற்குரிய தந்திர முறையும் இல்லாதபோது எங்கு சமரசம் செய்வது, எங்கு போராடுவது என்பதை எந்த அடிப்படையில் வைத்து அவர் தீர்மானிப்பார் ? ''

''தொழில் விடயங்களில் சமரசம் செய்து கொள்வது என்றும், கலேச்சிருஷ்டி விடயத்தில் தன்னே இழக்காமல் போராடுவது என்றும் அவர் தீர்மானிக்க முடியாதா?''

் கூல என்பது விடுதூல். விடுதூல் என் பது பேரானந்தப் பரவசநிலே. அதை உண ராத ஒருவர் கணேயை ஏப்படிச் சிருஷ்டிப்பார்? கலேக்காக எப்படிப் போராடுவார்? எப்படிப் போராடுவது, எப்போ து போராடுவது, யாரோடு போராடுவது, என்பனவற்றை எப்படி தீர்மானிப்பார் ? எது க்லேயற்ற தொழில், எது தொழிலற்ற கலே என்று எவ்வாறு பிரித்துப் பார்ப்பார்?''

் திட்டவட்டமான . தீர்க்கமான முடிவில்லா விட்டாலும் உணர்வுகள் மூலமாவது வித்தியாசத்தைக் காண முடியாதா?''

> ீ் அந்த **உள**ர்வுகளின் அர்த்தம் என்ன? அர்த்தத்தை அறியாளிட்டால் அதே உணர்வு களாலேயே ஏ<u>மாற்றப்படலாம்.</u> ஏமாற்றப்படக் கூடிய ஒருவர் எப்படிப் போராட முடியும்? கவே என்பது உணர்வுகளுக்குட்பட்டதல்ல, உணர்வுகளேத் தொடுவதாகத் தெரியினும் அது உணர்வுகளேக் கடப்பது . கலே தரும் பரவச இழப்பு பேர நினில் பெறப்படும் விடுதல்யாகும். பேரறிவுக்குரிய ஒன்றை உணர்வுகள் மூலம் எப்படி அளப்பது 🖓 🕬 🗀 🖽 🖽 பே**ர நிவுக்குரிய** ஒ**ன் றுக்காகப் ்புத்**திபூர்வமான தெளிவில்லாது எப்படிப் போராடுவது?அறிவில் லாது, அர்த்தம் தெரியாது, புத்தி பூர்வமான தத்துவம் இல்லாது பேரறிவுக்குரிய ஒன்றை எப்படிச் சிருஷ்டிப்பது?

D - 1 ஒரு கலேஞருமல்ல, கலேயைச் சிருஷ் டிப்பவருமல்ல. அவரது போராட்டம் எல்லாம் உணர்வுகளின் வெறும் மாருட்டங்கள் தான். ஏதோ ஒருவித சமரசந்தான்.\*\*

் அப்படிப் பார்த்தால் இந்த உடல், உயிர், மனத் ்தளங்களில் ஒருவகும் கலேஞ்கை இருக்க முடியாது ?''

> ் உடல். உயிர், மனத்தளங்களில் வசப் பேரறிவை ஏற்றிருப்பவர்களேத் தவிர வேறு எவருமே கண்ஞராக இருந்ததில்லே. இருந்தார்கள் சிலர்; அவர்கள் தான் ஞானி கள். உண்மையான கலேஞர்கள்.''

் ஞானிகள் கணேயச் சிருஷ்டித்தார்களாட்டி. ் அவர்கள் செய்தவை எல்லாம், செய்

> பகை எல்லாம் கணேகள் தான். அவர்களது வாழ்க்கையே பெரும் பேரறிவுப் பரவசக் கணேயேதான்.

> அந்தக் கலேயைத்தான் இனிமேல் சகலரும் தம் வாழ்வில் அனுபயிக்க வேண்டும் ; செய்ய வேண் டும்.

> சகலரினதும் அடிப்படை மெய்நிலே அதுவே தான். அதை அறிவு ரீதியாக உணர்ந்தவர்கள் தான் கலே நோக்கி முன்னேறலாம்.

கலேக்காகப் போராடலாம்.

மற்றவர்கள் எல்லாரும் கலேக்கெதிரான தளங் களில் தத்தம் கற்பனேகளேத்தான் உணருகின்ற னர்.

கற்பணேகளுக்காகப் போராடுபவர்கள் கணேக்கெதி ரானவற்ளேடுதான் சமரசம் செய்கின்றனர். அவர் கள் காசோடுதான் பேரம் பேசுகின்றனர். கணேக் காகப் போராடுவதில்லே.

'' அப்படியாளுல், D க்கும் D- 1 க்கும் வித்தியாசம் இல்லே?''

் வித்தியாசமிருக்கிறது.

B, கலே என்ற ஒன்றில்லே என்பவர். கர்சுதான் எல்லிரும் என்பவர், கலே உணர்வுகளேயும் காசாகவே கண்டவர்.

D - 1, கலே என்ற ஒன்று உண்டென்பவர். ஆஞல், அதை வெறும் உணர்வுகளாலேயே அறிபவர்; அறிவுமூலம் உணர்ந்தவரல்லர். அதனுல் கடைசிவரை கலேக்காகப் போராட முடியர்தனர். அவர் போராடுவது வெறும் உணர்வுகளுக்காக வும் சூற்பனேகளுக்காகவுமே. அதலை அவை வெறும் மாருட்டங்களே; காசோடு நடத்தும் சமாசங்களே.

் அப்படியானல், D - 1, D - 2 வுடன் நடத்திய தணியாத தாகம் - குத்துவிளக்குப் போராட்டம் கலேக்காக நடத்திய போராட்டமல்ல? வெறும் உணர்வுகளுக்காகவும் கற்பணேகளுக்காகவும் நடத்திய போராட்டம்? அது ஏதோ ஒரு வகையில் காசோடு செய்த சமரசம்? ''

> '' நிச்சயமாக அவையேதான் கலேயின் தாற்பரியத்தை, அதன் பேரறிவுப் பரவச விடுதலேயை அறிவு பூர்வமாக உணராத ஒருவன் தன்னேக் கலேஞஞக நிணேப்பது அவன் செய்யும் முதல் மாருட்டமாகும்.

அதை D - 1 உம் செய்கிருர்.

கலேயின் தாற்பரியத்தை அறிவு பூர்வமாக உண ராது, உணர்வு மூலமாகவே அறியுமளவுக்கு ஒருவன் தன்னேக் கலேஞனுகக் கருதலாமென்ருல் அவன் உண்மையான கலேஞனல்ல.

அவன் --

உணர்வுகளுக்கப்பாற்பட்ட **கலேயை உணர்வு** களோடு சமரசம் செய்பவன்.

காகக்கப்பாற்பட்ட கணேவக் காசோடு சமரசம் செய்பவன்

காசுக்கெதிராகக் கலேக்காகப் போராட முடியாத வன்

உணர்வுகளுக்காகவும் அவற்றுக்குரிய பொருள், உடல், உயிர், மனத்தனங்களின் காசுக்காகவுமே போராடுபவன் அதைக் கலேப்போராட்டமாக நினேப்பது அவன் செய்யும். அடுத்த மாளுட்டமாகும். D - 1 உம் அதையே செய்கிருர்.

கலேயின் தாற்பரியத்தை அறியாதவருக்குச் சகல துமே வெறும் சக்கைத் தொழில்தான்.

வேதனே நிரம்பிய வேலேயேதான்.

அந்த நிலேயில், ஒன்றைத் தொழிலென்றும் இன் ென்றைக் கலேயென்றும் காண்பது மாருட்டமாகும்.

கொழிலிலிருந்து தப்புவதற்கும். கோமிலர் ந பொழுதைப் போக்குதற்கும் இன்னேர் போலித் தொழிலே உருவாக்கி அதற்குக் கலேயென்றும் பெயர் வைக்கிருன்.

உண்மையில் அது கவேயல்ல, தொழிலுமல்ல; தொழிலற்ற போலித் தொழிலே.

அதைக் கலேயென்று காண்பது அடுத்த மாருட்ட மாகும்.

D-1 அகையம் செய்கிருர்.

தொழிலில் சதா நடைபெறும் சமரசத்தை மறைக் கக் கண்டில் போராடுகிருர்.

அதாவது, கலேயென்ற போலித் தொழிலில் ஒரு போலிப் போராட்டத்தை நடத்துகிருர். அது சுற் பனேயில் ஒரு கற்பனே.

D - 1 அதையும் செய்கிருர்.

கடைசியில், D - 1 இன் அத்தனே கலேச் சிருஷ்டி களும் போராட்டங்களும் அவர் செய்யும் விளம் புர ஸ்தாபன ஒலிபரப்புக் கூட்டுத்தாபனத் தொழில் களேயும் அதற்குரிய காசுச் சமரசங்களேயும் மறைக் கவும் அவற்றிலிருந்து தப்பவும் அவர் செய்யும் போலித் தொழிலும் அதன் போலி உற்பத்திப் பொருள்களுமேதான் :

கவேயுமல்ல. கலேச் சிருஷ்டியுமல்ல. இவற்றை அவர் அறிந்திருந்தால் அவர் உணரும் கலேத் தரத்தின் அர்த்தத்தைப் புத்திபூர்வமான தத் துவ ரீதியில் வினங்கியிருந்தால், அவர் தான் செய் பவற்றைத் தலேகீழாய் மாற்றியிருப்பார்.

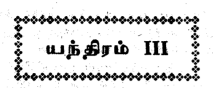
போராடிய இடத்தில் சமரசம் செய்திருப்பார். சம ரசம் செய்யும் இடத்தில் போராட்டத்தைப் புகுத்தி யிருப்பார். அதன் மூலம் தன் தொழிலேயும் அதன் போலியையும் இரண்டையும் கணேயாக்கியிருப் பார்.''

அதாவது D - 2 வுடன் அவர் சமரசம் செய்திருக்க வேண்டும் என்றும், விளம்பரஸ்தாபனங்களுடனும் ஒலிபரப்பு வேண்டுமென்றும் ஸ் தாபனங்களுடனும் போராடியிருக்க கூறுகிறீர் ? ''

•• 🗅 - 2 வுடன் சமரசம் செய்து அதன் மூலம் வரும் பலத்தோடு விளம்பர ஸ்தாபனங் களுக்குள் போராட்டத்தைக் கொண்டு செல்லல். அதுதான் அவருடைய தந்திரமாக இருந்திருக்க வேண்டும். ''

் ஆணுல், வாணெலியையும் விளம்பர ஸ்தாபனங்களே யும்விட D - 2 இன்னும் மோசமாக இருந்தால் ? காசுக்கா கவே வாழ்பவராய் இருந்தால் ? அப்படிப்பட்டவரோடு செய் யும் சமரசம் எப்படிக் கலேயை வளர்க்கும் ? எப்படிக் கலேப் போராட்டத்தை வலுப்படுத்தும் ? ' \*

''சரி, இனி தயாரிப்பாளர் D - 2 விடம் வருகிருேம் ்' என்ருன் நல்லசிவம். ்' அவரை இனி முழுமையாகப் பார். உடல், உயிர். மனத்தளங்களேயும் அவற்றுக்கப்பாற்பட்ட பூரணக் பேரறிவையும் இணேத்துப் பார்க்கும் வெறும் தரிசனத்தோடு அவரையும் பார். மனத்தால் பார்க்காதே. ''



தயாரிப்பாளர் D - 2 என் மனக்கண்முன் எழுந்தார். பேரறிவு கலந்த பூரணப் பார்வை வீச்சால் அவரது பல பக்கங்களேயும் நான் துருவ முயன்றேன்.

கட்டிட நிறுவுநர் தனக்கென்றே சமூகத்தில் ஒரு தனி யான ஸ்தானத்தை வெட்டிக்கொண்டு வருபவர். பொருள், உடல் தனத்தில் நிஃயாக வேர்விட்டுள்ளவர். ஆணுல், அதன் கிஃகள் உயிர், மனத்தளங்களுக்குள்ளும் ஊடுருவியுள்ளதைக் கட்டிடத் தொழிலோடு நிற்காமல் அவர் கவனம் பத்திரிகை, படத்தொழில்களிலும் பரவியுள்ளதிலிருந்து அறியலாம், ஆனந்தகுமாரசாமியின் பெயரில் ஏதோ ஒருவித ஈர்ப்பு அவருக்கு.

அக்கோலங்களினதும் கொள்கைகளினதும் உண்மை யான அர்த்தங்கள் என்ன?

> ் அர்த்தங்காண வேண்டுமாஞல் முதலில் அர்த்தமற்றதை நீக்கவேண்டும் '' - நல்லசிவம் வழி காட்டிஞன்.

் நாம் பார்க்கும் பூரண அர்த்தத்தில் அவர் ஓர் உண் மையான் கலேஞரல்ல, பேரறிவுக் கலேப் பரவச சுயத்தை அனு பவிக்கும் ஞானியும். அந்தச் சுயத்தை அறிவு பூர்வமாகத் தெரிந்துகொண்டு அதை நோக்கிச் சதா முன்னேறுபவனுமே உண்மையான ஒரு கலேஞன் என்ருல் D-2 கலேஞராகார். சரிதானே?

் சரி ் என்குன் நல்லசிவம்.

' அப்படியென்ருல் கலேச்சுயத்தின் தாக்கத்தை உடல், உயிர், மனத்தளங்களின் உணர்வுகள் மூலம் அறிபவராக மட்டுமே அவரை இனங்காணலாம். அந்த வகையில் அவரும் D-உம் ஒரே வகையினரே.''

'' சரி '' - தல்லசிவம்.

அப்படியென்குல், உணர்வுகளுக்கப்பாற்பட்ட கலேச் சுயத்தை உணர்வுகளோடு சமரசம் செய்பவர், உடல், உயிர், மனத்தளங்களுக்கப்பாற்பட்ட பேரறிவுப் பரவசத்தை உடல், உயிர், மனத்தளங்களுக்குரிய காசோடும் அதிகார ஆணவத் தோடும் பேரம் பேசச் செய்பவர். அந்த வகையிலும் D-2உம், D-1உம் ஒரே ரகத்தினர்தான்.

, ''ஆம்'' என்குன் தல்லசிவம், ''ஞானியும் கலேஞர்களுமல்லாத சகல மக்களும் அந்த ரகத் தினர்தரன்.''

் அப்படியென்ருல் D-1 க்கும், D-2 க்கும், என்ன வித்தி யாசம்? தயாரிப்பாளர் D-2 க்கும் தணியாததாகம் D-1 தொ ழில் செய்யும் வாணெலி விளம்பர ஸ்தாபனங்களுக்கும் என்ன வித்தியாசம்? '' - நான் கேட்டேன்.

> ் வித்தியாசங்கள் இனித்தான் வருகின்றன. பேரம் பேசுவதிலுள்ள வித்தியாசங்கள். சக்தி வித்தியாசங்கள்.

> மக்களின் பக்குவநிலேகளேயும் அங்குதான் பார்க்க வேண்டும்.

> அந்தச் சக்தியையும் அதன் குணத்தில்தான் பார்க்க வேண்டும்."

ு எப்படி ? ''

உணர்வுகளுக்கப்பாற்பட்ட கலேச் சுயத்தை உணர்வுகளோடு சமரசம் செய்யும் போதும். காசுக்கப்பாற்பட்ட கலேச் சுயத்தை காசோடு பேரம் பேசும்போதும் எந்தப் பக்கம் வெல்லும் என்பது அந்தப் பக்கத்தின் பலத்தைப் பொறுத் தது.

அந்த புலத்தைக் கொண்டே ஆட்களின் பக்கு வத்தைப் பார்க்க வேண்டும்,

இவை முக்கிய அளவுகோல் ஒன்றின் இரு பக்கங்கள்

அளவு கோல்கள் இன்னும் இரண்டு இருக் கின்றன.

திடீரென்று ஓர் ஒளிக்கீற்று உன் நுழைந்து சகலதையும் தெளிவுபடுத்தியது போன்று ஓர் உணர்வு எனக்கு ஏற்பட்டது. ஞானிகளும் பரவசப் பேரறிவைப் புத்தி பூர்வமாகத் தொட முயலும் கலேஞர்களுமற்ற சாதாரணு மக்கள் சகலரினதும் பல வகைப்பட்ட தரங்களும் பளிச்சிட்டுத் தெரிவனபோல்பட்டது எனக்கு.

அந்தத் தெளிவு சரிதானு என்பதை நான் அவனிடமே கேட்டு நிரூபிக்க முயன்றேன்.

'' உணர்வுகளுக்கப்பாற்பட்ட கலேச் சுயத்தை உணர் வுகளோடு சமரசம் செய்யும்போது உணர்வுகள் வலுப் பெற் றிருந்தால் உணர்வுகள் வெல்லும், கலேச் சுயத்தின் பேரறி வுப் பரவசமேறிய அறிவு வலுப்பெற்றிருந்தால் அறிவு வெல்லும், அப்படித்தானே?'

> ''அப்படியேதான்.'' அவன் ஆமோதித் தான்.

தம்பிக்கையோடு நான் அடுத்த படிகளில் ஏறினேன்.

''உணர்வுகளால் மட்டும் நடத்தப்படும் கணிச்சிருஷ்டி தரமற்றதாய் இருக்கும். பேரறிவுத் தரிசனம் ஏறிய, அதன் தத்துவ விளக்கம் உருவாக்குபவை தரம் மிகுந்தவையாக இருக்கும். அப்படித்தானே?\*\*

### ''அப்படியேதான்.''

் இவற்றில் எத்தெந்தப் போக்குகள் ஒருவாது முயற் சியில் தெரிகிறதோ, அந்தத்தப் போக்குகளேயும் குணங் களேயும் அவரில் காணலால். அவற்றின் மூலம் அவரது பலத்தையும் பக்குவத்தையும் காணலாம் அப்படித்தானே?''

### ் அப்படியேதான், '

் அப்படியாளுல், தணியாத தாகம் D-1 இடமும், தயாரிப்பாளர் D - 2 விடமும் எந்தெந்தப் போக்குகள் வலுப் பெற்று நிற்கின்றன? கணேச் சுயத்தின் பேரறிவு ஏறிய அறிவைவிட கணேச் சுயத்தின் உணர்வுகள்தானே? அந்த வகையில் இருவரும் ஒரு ரகத்தினர்; அப்படித்தானே?''

### ் அப்படியே தான் . ்

" அப்படியானல், வித்தியாசத்தை அடுத்த அளவு கோல் மூலமே பார்க்க வேண்டும். கலேச்சுயம் எழுப்பும் உணர்வு களோடு காசை அல்லது பொருளேச் சமரசம் செய்யும்போது எது வலுப்பெற்றிருக்கிறதோ அது வெல்லும் என்ற அளவு கோல். அதுதான் அவர்கள் இருவருக்கும் பொருந்தும். அப்படித்தானே?"

# '' அப்படியேதான்.''

்' பேர நிவுத் தனத்துக்குரிய பரவசத்தோடு கலேயைப் பிண்த்துப் பார்க்கும் புத்திபூர்வமான விளக்கமில்லாத தால் D - 1 உம், D - 2 உம் தமக்குத் தெரிந்த அளவில் கலே யுணர்வுகளே வெளிப்படுத்தும் போது அக்கலேயுணர்வுகளேக் காசோடு, அதாவது பொருளோடுதான் சமரசம் செய்ய முயல் கின்றனர். கலேயுணர்வுகளேப் பேரறிவுப் பரவசத்தோடு சம ரசம் செய்யும் அறிவும் திறனும் அவர்களிடம் இல்லே. அப் படித்தானே?''

# ் அப்படியே தான். ''

அப்படியானல், கண்யுணர்வு - பேர நிவு என்ற பெரும் நிலக்குக் கீழ்ப்பட்ட கண்யுணர்வு - பொருட் தேவை என்ற சிறு நில்யில் நிற்கும் அவர்கள் இருவருள் எவர் அதிக வலிமை பெற்றிருக்கிருர், எவர் எவருக்கு விட்டுக் கொடுக்க வேண்டும் என்பவற்றைத் தீர்மானிக்க வேண்டுமானுல், இரு வருள் எவர் கலேயுணர்விலும் பொருட்துறையிலும் பலம் பெற்றிருக்கிருர் என்பதைப் பாரிக்க வேண்டும். அப்படித் தானே?''

> ் அப்படியேதான் ' என்று ஆமோதித்த நல்லசிவம் தொடர்ந்தான்.

''பொருள்துறையில் மட்டும் பலம் பெற்றிருப் பவர் உடல், உயிர், மனத்தளங்களில் ஆகக் குறைந்த கணேச் சுயத்தாக்கத்தை உணர்பவர். அவர் கண்யுணர்வில் வலுப்பேற்றிருப்பவர்க் கெல்லாம் விட்டுக் கொடுக்க வேண்டும். அது முதலாவது விதி.

கலேயுணர்வுகளில் மட்டும் வலுப்பெற்றிருப்பவர் பொருள், உடல் தளத்துக்கு மேற்பட்ட உயிர் மனத் தளங்களில் நிற்கிருர். அவர் உடல், உயிர், மனத் தனங்களில் கலேத்தாக்கத்தைச் சிறிது கூடிய அளவு உணர்பவர். அது இரண் டாவது விதி.

இருப்பினும், போறிவுப் பரவசத்தை அனுபவிக் காவிட்டாலும் அறிவு ரீதியாகத் தெரிந்து, அதன்படி வாழ்ப்வரோ அனரைவிட அதிகமாகக் கலேயின் தாக்கத்தை உணர்கிருர். பொருளே யும் தன் அறிவால் இணேத்து முழுமைப்படுத் தக்கூடியவர், அதனுல் கலேயுணர்விலும் அதிக வலிமையுடையவர். அவர் மற்றவர்கள் வளர் வதற்கு வழி காட்டுபவர். அவருக்குக் கலே யுணர்வுகளில் மட்டும் திற்பவரும். பொருட் துறையில் மட்டும் திற்பவரும். பொருட் துறையில் மட்டும் திற்பவரும், இருவரும் விட் டுக்கொடுக்க வேண்டும், அது முன்றுவது

பொருட்துறையில் வலிமையற்று அடுத்த நிலே களுக்கும் தகுதியற்று இருப்பவர்களோ எல்லாருக்கும் கீழ்ப்பட்ட நிலேயில் நிற்கின்றனர், அடுத்தவர்களுக்கே அவர்கள் விட்டுக் கொடுக்க வேண்டும், அது நான்காவது விதி.

இந்த தான்கு போக்கு **நில்களு**க்குமுரிய குணங் களும் **இருக்கின்றன.** 

- (1) பேரநிவுக் கலேப் பரவச்ச் சுயமான மெய் நிலே அல்லது சத்திய நிலே. உணர்வுகளேக் கடந்தது; குணங்களேயும் கடந்தது. அது, கலே ஞான நிலே. மனதையும் கடந்த நிலே.
- (2) அப்பேரத்வை நோக்கினேர், கலேப் பரவ சத்தை அதிகமாக அறிந்தோராவர். அவர் கன் மனத்தனத்தின் உச்சத்தில் நிற்கின் றனர். அவர்கள் மனத்தனத்தின் குண மான சாத்விக குணத்துக்குரியவர்கள். குணமற்ற கலேப் பரவசமான பேரறிவை நாடும் குணமே சாத்விக குணமாகும். அதைக் கலேயறிவு எனலாம். கலேஞரன நின்யை தோக்கிய கலேயறிவு.

- (3) பேரறிவு புத்திபூர்வமாக ஏருத கணியுணர்வு களில் மட்டும் நின்று கணித்தாக்கத்தைக் காண்போரது மனம், உடல், உயிர்த் தனங்களிலேயே உறைய முயல்கிறது. அவர்களது குணம் உடலுக்குரிய ரஜத குணம். அதை வசதிக்காக கணியுணர்வு நீணம். அதை வசதிக்காக கணியுணர்வு
- (4) பொருள் துறையில் மட்டுமே பலம் பெற் நிருப்போரின் மனம் சடத் தனத்திலேயே உறைய முயல்கிறது. அதனுல் அவர் களது குணம் தாமத குணம். அதைப் பொருள்றிவு நிலே எனலாம்.
- (5) முக்குண நிலேகளுக்கும் கீழ்ப்பட்டோர், கணேவின் தாக்கத்தை உணரரதோர். மனம் மிருக மணித இடை வலயத்துக்குரிய இயல்புகளில் நிற்கின்றது. மனித வளர்ச் சிக்கு மூலமாமிருந்த அந்த இடைவலத்துக்குரிய மூல குணத்தில் அவர்கள் நிற்கின் றனர். அதை உடலுணர்வு நிலே எனலாம்.

நல்லசிவம் விளக்கிய நிலேகளும், அந்த நிலேகளுக்குரிய விதிகளும் குணங்களும், நான் படிப்படியாக ஏறி வந்த சிந் தனே ஏணி திடீரென்று எதிர்பாராத விதமாக வெளிப்படுத்திய பிரம்மாண்டமான காட்சிகளாக, உலகப் போக்குகளாக என் முன்னுல் விரித்தன.

அந்தக் காட்சிகளின் கணேத் தன்மை ஏற்படுத்திய பரவச அதிர்ச்சியால் அவற்றுக்கே உரிய தெளிவை வழுவ விட்டு விடாமல் நிளேவில் வாங்கி நிறுத்துவது சற்றுக் கஷ்டமாகத் தான் இருந்தது. ஆணூல், அதை நழுவவிட நான் விரும் பளில்லே. வெறும் உணர்வுகளே விட அவற்றின் அடிப்படை அறிவுத் தெளிவுதான் முக்கியமாகப்பட்டது எனக்கு.

நிதானித்து நிதானித்து நான் மீட்டிப் பார்க்கமுயன்றேன்.

் மனத்தைக் கடந்த பேர்றிவுப் பரவசக் கலேச் சுயமே சகலருக்குமுரிய அடித்தன மெய்நிலே. அந்த நிலேயே கலே ஞான நிலே. அப்படித்தானே? \*\*

## '' அப்படியேதான் ''

' கலேயறிவு - பேரறிவுக் கூலப்புக்குரியது சாத்விககுணம் அதாவது, மனத் தளத்தின் உச்ச வளர்ச்சிக்குரிய குணம். கலேயறிவுக் குணம். அப்படித்தானே?''

### ் அப்படியேதான். ''

் வெறும் கஃயுணர்வுகள் உடல் - உயிர்த்தளத்துக்குரிய மனநிஃகள். ரஜதகுணம் அவற்றுக்குரியது. அது கஃ யுணர்வுக் குணம். அப்படித்தானே?''

### ் அப்படியேதான்."

"வேறும் பொருள்துறை வலிமை உடல், பொருள் தளத்துக்குரிய மன ஈடுபாடு. அதன் குணம் தாமதகுணம். அது பொருளறிவுக்குணம். அப்படித்தானே?"

# அப்படியேதான். \*\*

் இவை மூன்றுக்கும் கீழ்ப்பட்டது மனித - மிருக மாற்று வலயத்துக்குரிய மனநிலே. அதன் குணம் மூலகுணம். அது உடலுணர்வுக் குணம். அப்படித்தானே?''

### '' அப்படியேதான்.''

'' இவை சகல மனிதருக்குமுரிய கலேச்சுயத்தின் வெளிப் பாட்டுத் தரவித்தியாசங்களுக்குரிய குணங்கள். சகலரிடத்தி இம் ஏதோ ஒன்று அல்லது இவை மூன்று குணங்களும் கலந்து காணப்படலாம். அப்படித்தானே?'' ் ஆம்.

ஒரு சில**ரைத் தவிரச் சகலரிடத்திலும் காணப்** படும் குண**ங்கள்.'' - நல்லசிவம் பதில**ளித்தான்.

்' யார் அந்த ஒரு சிலர்?'' - நான் கேட்டேன்.

்' பூரண முழுமையான கலேஞர்கள். அதாவது ஞானிகள்.

அவர்களிடம் இக்கு**ணங்கள்** இருப்பதில்லே. காரணம், அவர்கள் இக்குணங்களேக் கடந்த பேரறிவுக் கலேச் சுயத்தினர்,

் இக்குணங்கள் கலேச்சுயத்தைக் கட்டுப் படுத்தி வெளிப்படுத்துகின்றன.

அதனைல் அவற்றின் கட்டை அறுத்தவர்களே பூரணமான கலேஞானிகளாக விளங்குகின்றனர். அவர்கள் குணங்களேக் கடந்தவர்கள். அவர் கள் இதுவரை ஒரு சிலர்தான் இருந்தனர். இனிமேல்தான் பரவலாகப் பலர் வரவேண்டும். பூரணக்கலேயுகம் இனிமேல்தான் எழவிருக்கிறது.

பூரணக்கலேயும் பேரறிவுப் பரவசமான சத்தி யமும் ஒன்குனபடியால் கலிவிழ எழும் கிருத யுகம் அல்லது சத்திய யுகம் கலேயுகமாகவே இருக்கும்.

இளிமேல்தான் கலேஞனின் எழுச்சி; கலேஞனின் வளர்ச்சி; கலேகளின் ஆட்சி, சகலதும் தொழுகையாகிக் கலேயாகிப் பேரறிவுப் பரவ சத்தை எழுப்பும்போது சகலதும் பூரண் கலே யாட்சியாயும், சகலகும் பூரண் கலேஞர்களாக வும் எழுவர். '' அப்பிரமாண்டமான விரிவுகளில் என் மனம் தோய்ந்து கரைந்து கொண்டிருந்தது. பரவசத் தோற்றம், பரவசக் கனவு. ஆணுல், மனங்கரைந்த அதே வேளேயில் சிந்தனே இன்னும் கூர்மையாகிக்கொண்டே செயல்பட்டது. முன்பு முடிவுகட்டப்படாமல் விடுபட்ட கேன்வி தக்க தருணம் பார்த் துத் தன்பாட்டில் உன் நுழைந்தது. நான் அதற்கு என் பரட்டில் குரல் கொடுத்தேன்.

்பேர நிஷ உகலேய நிஷ என்ற பெரு நிலக்குக் கீழ்ப் பட்ட கலேயுணர்ஷ - பொருள நிஷ என்ற இடை நிலேயில் திற்கும் D - 1. D - 2 இருவருள்ளும் எவர் அதிக வலிமை பெற்றவர்? எவர் எவருக்கு விட்டுக்கொடுக்க வேண்டும்? \*\* -அதுதான் அந்தப் பழைய கேள்வி.

கேள்வியை எழுப்பிய நானே பதிலேயும் சொல்லிக் கொண்டேன்.

'' எவர் கஃயுணர்விலும் பொருள் அறிவிலும் பலம் பெற்றிருக்கிருரோ அவர் மற்றவரை விட வழிகாட்டக் கூடியவர். அவருக்கு மற்றவர் விட்டுக்கொடுக்க வேண்டும்.

அப்படி ஒருவரும் இல்லாளிட்டால் எவர் கஃயுணர்வில் மட்டும் வலிமையுள்ளாரோ அவருக்கு மற்றவர் விட்டுக் கொடுக்க வேண்டும்.

அப்படியும் ஒருவர் இல்லாளிட்டால் எவர் பொருள துறையில் மட்டும் வலிமையுள்ளாரோ அவருக்கு அது கூட இல்லாத மற்றவர் விட்டுக்கொக்க வேண்டும். ''

் விடை கண்ட திருப்தியில் நான் முடித்தபோது நல்ல சிவம் என்னேக் கேட்டான்.

> ் சரி : இதில் எது B - 1, D - 2 விவகாரத்துக் குப் பொருந்தும் ? ''

் கவேயுணர்வும் பொருள்துறை வவிமையும் ஒருங்கே இருத்தல் என்ற திலே அவர்கள் இருவரில் யாருக்காவது பொருந்துகிறதா ? '' - நான் என்னேயே கேட்டுக் கொண் டேன்.

அதைக் கேட்டுக்கொண்ட வேண்யில் தான் தான் அவர் கண்ப் பற்றி எனக்குத் தெரிந்த ஆதாரங்களேயும் தகவல் களேயும் கொண்டே முடிவுகட்ட வேண்டியிகுந்தது என்பதை உணர முடிந்தது. ஆலை, அவை அவர்களேப் பற்றிய பூரண தகவல்களல்ல. அப்படியாலை, அவர்களேப் பற்றித் திட்டவட்டமாக எதுவும் சொல்ல முடியாது. சொல்ல முடியக்கூடிய வேண்மிற்கூட அந்த முடிவுகள் எக்காலத்துக்கு முரிய முடிவுகளாக இருக்க முடியாது. காரணம், ஒவ்வொகு நிமிடமும் அவர்களது முயற்சியும் மனநிலேகளும் மாறிக் கொண்டும் அவர்களது முயற்சியும் மனநிலேகளும் மாறிக் கொண்டும் வளர்த்து கொண்டும் இருக்கலாம். அதலை நாம் நமது ஆராய்ச்சி முடிவுகளே எடுக்கும்போது அந்த முடிவுகளுக்குரிய மனப்போக்குகள் ஏற்கனவே அவர்களிடம் முடிவடைந்து விட்டிருக்கலாம். வேறு நிலேகளில் அவர்கள் வீழ்ந்தோ வளர்ந்தோ காணப்படலாம் என்பதையும் அதே வேளேயில் என்லை உணர முடிந்தது.

ஆணல், அந்த நினேவுகள் என்னேச் சோர்வடையச் செய்யவில்லே. நமக்குத் தெரிந்த அளவில் தீர்மானிக்கத் தான் வேண்டும். அது அவசியம். அத்தகைய தீர்மானிக்கத் தான் வேண்டும். அது அவசியம். அத்தகைய தீர்மானிக் கள் மூலந்தான் அவற்றுக்கப்பாலும் தெரிந்து கொள்ள முடியும். அத்துடன் அவர்களேச் சாட்டாக வைத்து முழு உலகப் போக்குகளேயும் படிப்படியாகப் புரிந்து கொண்டிருந் தேன் என்பதையும் என்னுல் உணர முடிந்தது. அத்த வீளுக் கங்கள் அவர்களின் வளர்ச்சிக்கும், சமூகத்தின் வளர்ச்சிக்கும், சமூகத்தின் வளர்ச்சிக்கும், எனது சொந்த வளர்ச்சிக்கும் மிக அவசியமாகப்பட்டது எனக்கு. அவர்களேப் பற்றிய முழுத் தகவல்களேயும் பெறு தற்கு முன், பொது மக்களுக்கு அவர்களேப் பற்றித் தெரிந்த தகைல்களே மட்டும் ஆதாரமாகக் கொண்டு ஆராய்வதுதான் தகைல்களே மட்டும் ஆதாரமாகக் கொண்டு ஆராய்வதுதான்

இப்போதைக்குச் சரியாகவும், மிக அவசியமாகவும் பட்டது. தனிப்பட்ட 0-1, 0-2 ஆகியோரை முழுமையாக அளந்து விட அனை போதாதனையாகப் படினும், சமூகத்தின் சகல ருக்குரிய சில பொதுவினக்கங்களேப் பொறுவதற்கு அவை போதுமானவையாகவே இருந்தன. பொது மக்கவிடையே பொது மக்களுக்குரிய விளக்கங்களாகவும் அவை நிற்பதைத் தவிர்க்க முடியாது. அதனுல் இதரிந்த தாவுகளே வைத்தாவது அவர்களே ஆராயத்தான் வேண்டுமென்பது மிக அவசியமுங் கூட.. அத்துடன், ''ஆட்கனிடம் வந்தாலும் ஆட்கனிடம் தெரியும் போக்குகள்தான் முக்கியும் '' என்று நல்லசிவும் ஏற்கனவே ஞாயகப்படுத்தவில்லேயா?

. நான் இவர்களேப் பற்றிய பொதுத் தகவல்களேத் திரும் பவும் வரிசைப்படுத்த முயன்றேன்.

் D 1 ஒரு கனிஞர்: எழுத்தானர்: விளம்பர ஸ்தாபணத்தில் வேலேயாற்றுபவர். வானெலிக் கலே திகழ்ச்சிகனிலும், வுரணையி, விளம்பர நிகழ்ச்சிகனிலும் அதிகமாகப் பங்கு கொள்பவர். இலங்கையில் அண்மையில் தான் வளரத் தொடங்கியுள்ள சினிமாத்துறையில் குறிப்பிடக்கூடிய ஈடு பாடு அவருக்குண்டு. பல விவரணத்திரைப் படங்களுக்கும், வினம்பரக் குறுத் திரைப் படங்களுக்கும் பிரதி எழுதிக் கொடுத்திருக்கிருர். நம் சமூகத்தில் ஒரு சராசரி நடுத்தர வர்க்கத்து மனிதனுக்குரிய பொருனாதார வசதிகளுடையவர்

9 - 2 ஒரு கட்டிட நிர்மாணத் தொழில் நிபுணர். அத் துறையீல் ஸ்தாபன ரீதியாக அண்ணைக்காலத்தில் அதிகமாக முன்னேறியுள்ள தனிப்பட்ட இலங்கையரிலும், தமிழரிலும் குறிப்பீடத்தக்க முக்கியஸ்தர். மிக அண்மைக்காலத்தில் சினிமாத்துறையில் ஈடுபாடு கொண்டு குறிப்பிடத்தக்க செலவில் தமிழ்ப் படமொன்றை அவர் ஈழத்தில் தயர் ரித்து வெளியிட்டுள்ளார். அது அதன் மூலக் கதைச் கவ டியுடன் ஒப்பிடுப்போது ஒழுங்கற்ற கலப்படமாகத் தெரிவினும், சராசரித் தென்னித்தியத் தமிழ்ப் படத்துடன் ஒப்பிடும் போது கதைப் போக்கிலும் தோக்கிலும், வேறுபட்டும் தர முயர்த்தும் காணப்பட்டது. B - 2வுக்கு ஆனந்தகுமாரசாமியின் பெயரில் இயல்கும் ஏதோ ஒரு சங்கத்தில் ஈடுபாடுண்டு. அண்மைக் காலத்தில் தமிழ்ச் சஞ்சிகை வெளியீட்டிலும் அக் கறை காட்டுவதாகத் தெரிகிறது.

இவை இருவரையும் பற்றிய பொதுத் தரவுகள். வேண்டுமென்றே ஒரு பத்திரிகை நிருபர்போல் விடுபட்டு நீன்று அவற்றை மனதில் குறித்துக்கொள்ள முயன்றேன். தரவுகளின் தரத்தை நிர்ணயீக்க வேண்டுமாகுல் ஒவ்வொன்றைப் பற்றியும் துணுக்கமாக ஆராய்வதுடன் மற்றவற்றின் பின்னணியுடனும் தொடர்புபடுத்தியும் பார்க்க வேண்டும். இருப்பேனும், மாதிரிக்காக இதே பொதுத் தரவுகளே மட்டும் வைத்துக் கொண்டு பார்த்தால் பெறப்படக்கூடிய பொது வினுக்கங்கள் கள்ள ?

் எவர் எத்தக் குணத்துக்குரியவர்? எவரிடம் கலேயுணர் வும் பொருட்பலமும் அதிகமாக நிற்கின்றன? பிரச்னே ஏற் படும் போது எவருக்கு எவர் விட்டுக் கொடுத்துச் சமரசம் செய்வது இருவாது நன்மைக்கும், எதிர்காலக் கண்யுகைத் தின் எழுச்சிக்கும் துரிதமாக வழி வகுக்கும்?

எடுத்துக் கொண்ட தரவுகளே வைத்துக்கொண்டு யாருக்குக் கண்யுணர்வு அதிகம் என முதலில் ஆராய முயன்றேன். ஒருவர் கவிஞர், எழுத்தானர், சினிமா, வானெலித்துறை களில் தீண்டகால அனுபவமும் ஈடுபாடுமுடையவர். மற்றவர் கட்டிடத் தொழில் நிபுணர். அண்மைக் காலத்தில் தான் சினிமா, சஞ்சிகைத் துறைகளில் நாட்டம் காட்டுபவர். யாருக்குக் கண்யுணர்வு அதிகமிருக்கலாம்? கவிஞரும் எழுத் தாளருமான D - 1 க்கா? அல்லது கட்டிடத் தொழில் நிபுணர் D - 2 க்கா?

ப்றக்க தோசத்தின் காரணமாக ( என் ) மனவுணர்வு கள் கவிஞர், எழுத்தாளர் என்ற சொற்களேக் கலேயுணர்வு என்பதோடு ஒரு கணம் மாருட்டம் செய்ய முயன்றதை என்னுல் அவதானிக்க முடிந்தது. தான் அதைத் தடுக்க முயன்ற அதே வேளேயில் தல்லசிவம் குரல் கொடுத்தான்.

> ் பேரறிவுக் கூலக்கயமே கலேஞான நில யாகும்.

அதை நோக்கிய அறிவு நிடைய கலேஞனின் நிடையாகும்.

அதை உணர்வுகளால் தெளிவற்றுப் புரிவது கலேயுணர்வு நிலேயாகும்.

அதைப் பொருள்துறையில் உறையவிடுவது பொருள்றிவு நிண்யாகும்.

அவற்றுக்கும் கீழ்ப்பட்ட மூலநிலேயில் வைத் திகுப்பது வெறும் உடலறிவு நிலேயாகும். அதனுல், சகல் நிலேகளிலும் கடுத்தாக்கம் இருக்கவே செய்கிறது.

சகலரினதும் அடித்தளச் சுயநிலேயும் கலே நிலேயாக இருப்பதே அதற்குக் காரணம்.

அந்த அடித்தளச் சயநிலேயை அனுபவித்து வெளிப்படுத்தியவர்களே உண்மைக் கலேஞர் கள், பெருங் கலேஞானிகள்,

அவர்களுக்கு உதரரணம்:

மோசஸ், புத்தர், கிருஷ்ணர், யேசு, முகம் மது, ராமகிருஷ்ணர், சங்கரர்.

அதற்குப் பின்பும் 'கலேயுணச்வு' என்பதைக் களிதை, இலக்கியம், சினிமா என்பவற்ஞேடு மாருட்டம் செய்யும் பழையு, பழக்கத் தோசத்துக்கு இடமிருக்கவில்லே. சகல தொழில்களிலும் அதன் தாக்கம் இருக்கிறது என்பதையும் அது கலேயறிவாக வளர்ந்தும், கலேயுணர்வாக இடைப்பட்டும், பொருளறிவாக உறைந்தும், உடலறிவாக மூலத்துள் முடங்கியும் திற்கலாம் என்பதையும் அவரவர் மனநிலேக் கேற்ப சகல தொழிலிலும் அந்நிலேகளேக் காணலாம் என்பதையும் புத்திபூர்வமாக எனக்கு நானே சொல்லிக்கொண்டே 10-1 யும், 10-2 யும் அணுகினேன்.

அவரவரின் உண்மையான தொழிலில் அவரவர் என் னென்ன நிலேயில் நிற்கிருர் என்பதைப் பார்ப்பதே இப் போது சரியான அணுகல் முறையாகப்பட்டது.

0-1 விளம்பர ஸ்தாபனத்தில் வேணேயாற்றுபவர். அந்த விளம்பர வேணேயில் 0-1 கணேயுணர்வைக் காண்கிருரா? அல்லது வெறும் பொருளறிவைக் காண்கிருரா? அல்லது இரண்டையும் கலந்தே காண்கிருரா?

D - 2 ஒரு கட்டிடத் தொழில் நிபுணர்; அதில் அவர் கலே யுணர்வைக் காண்கிருரா? அல்லது பொருளறிவைக் காண் கிருரா? அல்லது இரண்டையும் கலந்தே காண்கிருரா?

D-1, D-2 வைப் பற்றிக் குறிப்பிட்டவை என் ஞாப கத்துக்கு வந்தன.

''அவர் கல்மாடக் கல்ஞர், நான் சொல்மாடக் கல்ஞர் ' அதாவது D - 1 இன் அபிப்பிராயப்படி, D - 2 கட்டிடத் தொழினிலும் அவர் பொருளறிவோடு கல்யுணர் வையும் காண்கிருர். அதேபோல் கவிதை, இலக்கியத்தைத் தவிர்த்த தனது விளம்பரத் தொழினிலும் D - 1 பொருளறி வோடு கல்யுணர்வைக் காண்கிருரா?

காண்கிருர் என்றுதான் வைத்துக்கொண்டால் இருவரும் தங்கள் தொழிலிலும் கூலயுணர்வைக் காணும் சமாகத்தின ராக இருப்பர் என்று பொதுப்படையாகக் கூறலாம்; ஆளுல், D - 1 இன் தொழில் விளம்பரங்கள் மூலம் வியாபரத்துக்குள் கவேயுணர்வைப் புகுத்துவது போல் காட்டிக் கொண்டாலும், கவேயுணர்வை வியாபாரத்துக்கும் அதன் காசுக்குந்தான் அதிகமாக இரையாக்கிக் கொண்டிருக்கிறது. காசையும் வியாபாரத்தையும் சவேயுணர்வுக்கு இரையாக்குவதாய் இல்லே.

D-2 வின் தொறிலோ சடத்துக்குள்ளேயே, அதுவும் அதன் ஆகக் குறைந்த நிலேயான கல்லுக்குள்ளேயே கலேயுணர்வைப் புகுத்திக் கொண்டிருப்பதுடன், அதன் மூலமே வியாபாரத்தையும் கலேயாக்குகிறது. கல்லும் கலேயுணர்வை ஏற்கும்போது அதற்குரிய காசும் கலேயுணர்வைப் பிரதிப்விப் பதாகவே மாறுகிறது. கலேயுணர்வு வர்த்தகத்தின் விளம்பர மாகும்போது அதற்குரிய கர்சும் கலேயுணர்வற்ற வியாபா ரத்தின் விளம்பரச் சின்னமாகவே வீழ்கிறது. அப்படிப் பார்த் தால் யாருடைய தொழில், அத்தொழிலில் நிற்கும் யாருடைய கலேயுணர்வு சமூகத்தினதும் உலகத்தினதும் சடம். உயிர், மணம் ஆகிய தளங்களில் அதிக பாதிப்பை ஏற்படுத் துகிறது? எவருடைய தொழில் சகலதையும் கலேயாக்கும் எதிர்காலக் கலேயுகத்துக்குரிய தொழிலாக இருக்கிறது?

்' நிச்சயமாக 🖟 - 2 வினது தொழிலே தான்'' -நல்லசிவம் பதிலளித்தான்.

'' அடுத்ததாக,யாருடைய தொழிலில் பொருளறிவு அதிகமாகச் செயல்பட்டு, அவரது கலேயுணர்வின் எதிர்கால வளர்ச்சிக்குரிய பொருட்தளத்தையும் அதற்குரிய பலத்தையும் அளிக்கிறது?''

> " தனிப்பட்ட ஒரு B - 2 வின் தொழில் ஸ்தா பனம் D - 2 வுக்கு அளிக்கும் பொருட்பலத்தை D - 1 இன் விளப்பர ஸ்தாபனமும், அவர் முழுக்க முழுக்க கணேயுணர்வுக்குரியதாகக் கரு தும் வாணெலியும் சினிமாவும்கூட இதுவரை

அவருக்கு அளித்ததில்லே. இதுவரை D - 1 சாதித்த சகல கலே இலக்கியத்துக்கும் சமமாகவும் மேலாகவும் D - 2 முதல் தடவை வெளியிட்ட ஒரு படமே சமூகத்துக்குள் புகமுடிந்தது - அதன் கூட்டு சட, உயிர், மனத்தளங்களுக்குள்ளும் புக முடிந்தது.

கடைசியாக இரு நிலேகளிலும், அதாவது, கலேயுணர்வு நிலேயிலும், பொருளறிவு நிலேயிலும் D - 1 தான் வலிமை படைத்தவராகவும், அவை இரண்டையும் ஒரு நிலேக்கு உயர்த்திச் சமப்படுத்தி எதிர்காலக் கலேயுலகத்துக்கு அதிகம் தயாரிப்பவராகவும் தெரிந்தார். இப்போதான் நல்லசிவம் ஏற்கனவே D - 1 ஐப் பற்றிக் குறிப்பிட்டதில் அர்த்தம் சரி யாக விளங்க வந்தது.

D - 1 தான் போராட்டத்தைப் புகுத்த வேண்டிய இடங் களில் சமாசம் செய்தும், சமரசம் செய்யவேண்டிய இடத் தில் போராடியும் மாருட்டம் செய்கிருர் என்ற முந்திய விளக்கம்.

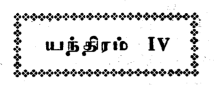
விளம்பர ஸ்தாபனங்கள், வானெலி, சினிமா ஆகியவற் றுக்குள் எல்லாம் உண்மையான கஃப் போராட்டத்தைப் புகுத்தியிருக்க வேண்டுமாளுல் D - 1, அவரது நிஃமில், இன்றைய சமூக நிஃமில், D - 2 வுடன் சமரசம் செய்திருப்பது அவசியம்.

தனிப்பட்ட குத்குவிளக்கையும், தணியாத தாகத்தையும் அந்தப் பின்னணியில்தான் பார்க்க வேண்டும். குத்துவிளக் கின் குறைகள் அதஞல் குறைகளாகாமலும், தணியாத தாகத்தின் தனியான திறைவுகள் எதிர்காலப் பொதுக் கலே யுக நிறைவுக்கு எதிராகிவிட்ட குறைகளாகவும் இப்போ மாறித் தெரிந்தன. வெறும் பொருளறிவு திலேயோடு நின்ற சக்கை டைரக்டரான D க்குப் பொருளறிவு, கலேயுணர்வு நில யிலுள்ள D - 1 விட்டுக் கொடுத்திருக்கத் தேவையில்லே. ஆளுல், இ**ரண்டிலும் தன்னேவிட வ**லிமையுள்ள D - 2 வுக்கு அவர் விட்டுக் கொடுத்திருக்கத்தான் வேண்டும்.

ஆளுல், D - 2 அந்த ஒரு தனிப்பட்ட விசயத்தில் D - 1 சொல்**வதுபோல் வேறு சில** சிறியவர்களின் பேச்சுப்படி நடந் திரு**ந்தால் ? அதாவது, ''**மேசன் ; கொந்திருக்குக்காரன்.''

அங்கு நான் D · 1 தன் கீல யுணர்வின் பெருந்தன் மையை, முதிர்ச்சியைக் காட்டியிருக்க வேண்டும். D - 2 அந்த விசயத்தில் எவ்வளவுக்கெவ்வளவு சிறியவர்களிடம் கீழிறங்கிய போதும், அவ்வளவுக்கவ்வளவு அச்சிறியவர்களின் - பொதுமக்களேப் பிரதிபலித்த அச்சிறியவரின் - அபிலாசைகளே வளம் படுத்தும் அளவுக்கு D - 1 தனது கீலேயுணர்வை விரித்திருக்க வேண்டும்.

இப்போதான் A - 2 சாதித்த மௌனச் சமரசத்தின் அர்த் தக் குரல்களே என்னுல் கேட்கவும் முடிந்தது.



A-2 வின் தோற்றமும் அதில் தொற்றியிருந்த என் பழைய அபிப்பிராயங்களும் என் நிணேவில் எழுந்தன.

வெள்ளே வேட்டி, வெள்ளே நசனல், உயர்ந்த நெற்றி, நீண்டு வாரிவிடப்பட்ட தலேமயிர். வாட்டமில்லாத முகம், கஷ்டப்பட்டு எழுப்பப்படுவது போல் வரும் மென்மை கலந்த அடித் தொண்டைக் கனத்த குரல். அந்தக் கலப்புக் குரலில் நேர்மையினதும் இலட்சியத்தினதும், நம்பிக்கையோ டும் தைரியத்தோடும் மெல்லிய நடிப்பும் உள்ளோடியிருப்பது போன்ற ஒரு தோற்றம். மார்க்சிய தத்துவத்தின் வளேவு சுழிவுகளேயெல்லாம் அறிந்திருக்காவிட்டாலும். கீழ்த் தளத்திலிருந்து சுயமுயற்சியால் தன் சிந்தனேயை வளர்த் துக்கொண்ட ஒரு மாக்சீயவாதி, கொம்யூனிஸ்ட் கட்சியின் ஒரு மாவட்ட மத்திய குழுப் பிரதிநிதி, எழுத்தாளர்; ஏறக் குறைய ஏழு வருடங்களாக ஒரு தமிழ்ச் சஞ்சிகையைப் பல கஷ்டங்களுக்கிடையேயும் ஈழத்தில் வெளியிட்டு வருவதன் மூலம் ஈழத் தமிழ் மக்களினதும், தமிழ் உலகத்தினதும் கலே, இலக்கிய, சிந்தனே வளர்ச்சிக்குத் தன்னைய சேவையை ஆற்றிவரும் ஒரு மாசிகையாசிரியர். கட்சியின் கொள்கைப் பிரசாரத்துக்கும் தனிப்பட்ட வியாபார நோக்குக்கும் இடம் விடாது தற்போது ஈழத் தமிழர்களின் பொதுச் சிந்தனே. இலக்கியத் தேவையையே குறிக்கோளாக வைத்துத் தன்னுலி யன்ற வரை பல சக்திகளுடனும் சமரசம் செய்து, தன் காரியத்தைச் சாதிக்கும் நோக்குடையவர். அதனுல் அவரது வேறு பல குறைகளேயும் அதிகம் பாராட்டாது மன்னித்து விட வேண்டுமென்று கோரக் கூடிய நிலேயிலுள்ளவர்.

அவை A-2 அவப் பற்றிய பழைய என் அபிப்போயங்கள்.
பலவகைப்பட்ட அவரது பலவீனங்களேயும் ஊடுருவிப் பார்க்க முடிந்த வேல்களிலுங்கூட்ட அவரது களந்த சூரவில் கலந்து நின்ற நடிப்பின் இழைக்கே துணுக்கமாகப் பார்க்க முடித்த வேல்களிலுங்கூட்ட அத்தப் பழைய அபிப்பிராயங்கள் என் விடம் வோழுத்ததில்லே. எப்படியோ அவர் சித்திர வளர்க்கி மின் தர்மப்புக்கம் நிற்கிருர் என்றும், சிற கதை, தவிதை என்று பல எழுதிப் பம்மாத்துப் பண்ணும் பலரைவிட அவரது கேவை அவசியமன்னதும் தர்மம் நிறைத்ததென்றும் நம்புரமல் இருக்க என்னும் முடிவதில்லே.

அந்த A - 2 என் நினேவில் எழுத்தார்.

இப்போ அவரை வெறும் மனத்தால் மட்டும் பார்க்காது, உடல், உளிர் மனத் தனங்களில் மட்டும் பொருத்திப் பார்க் காது புரண தரிசன வீச்சுக்குள்ளும் தோய்த்தெடுத்துத் துருவ முயன்றேன். அப்படிப் பார்க்காமல் குத்துவினக்கு, தணியாத தாகப் பிருக்கு மில் அவர் நடந்து கொண்டதைப் பற்றி மட்டும் தனியாக எடுத்து அபிப்பிராயம் கூறுவது பெரும் தவறும் துரோகமுமாகும் என்பதை இப்போது என்னுல் உணரமுடிந்தது.

அகை உண்ச ந்த அதே பேர்களில் அவளர் பட்டும் தனி யாக எடுத்து ஆராய்வதும் முடியாத களியம் என்பதும் தெரிய் வந்தது. அவரது செயல்கள், சித்தகோகள் ஆசியவற்றை மட்டும் வைத்துக்கொண்டு அவரைப் பட்டிறத் தீர்ப்பளித்த முடியாது. அவரது செயல்கள், சித்தகோகள் D-1, D-2 ஆசி மேலாது வெயல்கள் அதியிக்களேடு பொருத்தில் பட்டிர்கள் முடி வேண்டியும் இந்தினம் இதுத்துக் குடிற்கு அதிய மன்பேறுமல்க் அந்ததின் மேல் இகைக்கிக்கப்படு இடிய அதிய மன்பேறுமல்க் அந்ததின் மேல் இகைக்கிக்கப்படு இடிய அதிய இலட்சிய கண்ச்சி பற்றியும் நடைக்கும் தே சிதியன்கள் அதிய முன்மானா ஒன் நடிதுவத்தைய வருத்துக் கொண்டு இதன்படி காலத்துக்குக் காலம் வரும் கயகண்டன வியர்சனத் திருத்தங் ககோடும் அவற்றுக்குரிய தந்திர் - யந்திர முறைகளோடும் இயிக்கும் ஒரு பெரும் இயக்கத்தின் அங்கத்தவரும் கூட், அந்த இயக்கம் இலங்கை அரசாகவத்தில் கூட்டாக இருப்ப தீட்ன் உலக்காவிய பார்வையைக் கொண்ட ஒரு பெரும் இயக்கமாகவும் உலகளாவிய தொடர்புகளேயும் அவற்றுக் குரிய வலுவையும் கொண்டதாகவும் இருக்கீற்து.

அமை சகலவற்றினதும் பின்னணிநிதும் வைத்துத்தான் A-2 வைப் பார்க்க வே ன்டும். அத்தம் பின்னணியிக்தான் ஒரு தனிப்பட்ட குத்துவினக்கு—தணியாத தாகப் பிரச்ணேயில் அவரது நடத்தை எடைபோடப்பட வேண்டும்.

> ் அப்படி என்ட போடும்போது அன்று முழு உலகள்ளிய் இயக்கப் பின்னக்கியுமே நீமது புராக்கப் பார்கையால் புரட்டிப்புரட்டி என்ட போடப்படும்; என்ட் போட்டுப் புரட்டப்படுக்." கிறதுக்கொண்டே தல்லசுவம் குறுக்கிட்டான்.

என் அந்தச் சிரிப்பு?

அந்தச் சிரிப்பின் அர்த்தம் எனக்கு முழுமையாகத் இதியில் வில்வே அதனுல் மிக இதானமாகவே தான் அடுத்த படிகளில் நூத் தொடங்கினேன்,

A-2 இத்துள்ளத்கு தேணியாத தாகம் பிரச்போயில் எவ் இந்ததுக்கள்கட்டிரா

 வோர் எவரும் இத்த விடயங்களில் அக்கூறப்படுவதில்லே. அதனுல் A-2 வின் மசசிகையை நடத்துவதற்குக் காசு மிக்வும் அவசியம். அத்துல் குத்துவினக்கு விளம்பரங்கள் காண்சக் கொண்டுவந்தன என்பதில் A-2 சத்தோசப்பட்டிருக்காமல் இருக்க முடியாது,

ஆனல், விளம்பரங்களேப் பிரசுரித்த A - 2 ஏற்கனவே பேச்சுவாக்கில் நழ்பிடம் கூறியதுபோல் குத்துவிளக்கைப் பற்றி விழர்சனம் எதுவும் எழுத முய்லவில்லே. எழுத ஒரு வரும் இல்ல என்று சொல்ல முடியாது. விரும்பினுல் அவரே வேறு ஒரு பெயரில் எழுதியிருக்க முடியாதா ? எனவே, விமர்சனம் எதையும் பிரசுரிக்க விரும்பவில்ல என்பதே முடி வாக இருக்க வேண்டும்.

ஆஞல், அதேவேளேயில் திரைப் படத்தின் தரத்தைப் பற்றிய அறிவு வளர வேண்டும் என்றும் தமிழ்த் திரைப் படம் வளர்வதற்கு வீமர்சனம் அவசியம் என்றும் அடுக்கடுக் காக அவரது மாசிகையில் கருத்துக்கள் வெளிவந்துள்ளன.

விளம்பரங்கள் வெளிவந்தன.

ஆஞல், விழர்சனம் மிகவும் தேவைப்பட்ட ஒரு விடயத் தில் அதைச் செய்ய அவர் முன்வரவில்லே. அதேவேள்யில் விமர்சனங்கள் வரவேண்டும் என்ற போதனேக்கோ பஞ்ச மில்லே.

அது D - 2 விசயத்தில் A - 2 நடந்துகொண்டுவிதம்,

D - 1 விசயத்தில் எவ்வாறு நடந்து கொண்டார் ?

D-1 இன் தணியாத தாகம் பற்றி A-2 இன் மாகிகையில் எந்த ஒரு குறிப்புக்கும் இடயிருக்கவில்லே. யாழ்ப் பாணத்தில், அதாவது A-2 வாழ்ந்த சொந்த இடத்தில், நடந்த தணியாத தாகம் வெளியீட்டு விழாவில் D-1 விரும்

நீயும் 🛦 📲 மங்குபற்றில் பேசவும் விகும்பவில்லே: 🕻 🖘 🖫 கூட்டங்களிற் பங்கு பற்றிப் பேகவகை அதிகமாக தமுவ கிடுபவரவ்வர். அதேவேண்டுல் D - 1 னுடன் முன்போலவே இன்னும் பழகி வருகிருர்.

இது D - 1 விசயத்தில் A - 2 நடந்துகொண்ட விதம்.

மொக்கத்தில் 🛭 - 2 ஐயும். 🗓 - 1 ஐயும் 🛦 - 2 ஒருங்கே புறக்கணித்துள்ளார். ஆணுல், இரு சாராரிடமிருத்தும் தனது மாகிகைக்குப் பெறப்படக்கூடிய பொருட் பலக்கையோ கருக் துப் பலத்தையோ இழக்காமலும் பார்த்துக்கொண்டுள்ளார். D-1 க்கும், D-2 க்குமிடையே இருந்த பிரச்ணயில் அவர் சமரசம் செய்த விதம் இரு சாராரது பிரச்ணேயையும். கோரிக் கையையும் முற்குகப் புறக்கணிப்பதன் மூலமேதான்.

அதன் மூலம் அத்த இருசாராருக்கும் தனக்குமுடையே, தளித்தனியே சமுகமான ஒரு சமரச திறேயை, அதாவது, தனக்குச் சார்பான ஒரு சமாச நிலேயை ஏற்படுத்தி உள்ளார்.

இது சரியா, பிழையா?

இத்ல துரோகம் ஏதாவது இருக்கிறதா?

A - 2 இன் சமாசத்திறுள்ள பலம் என்ன ? वक्षका ?

தனிப்பட்ட குத்துவினக்கு - தணியாத தாகப் பிரச்சோயில் A - 2 வின் நடத்தையை மட்டும் வைத்துக் கொண்டு பதி விறப்போர் அதில் எதேர முரண்பாடும் துரோகமும் இருப்ப தாக உணரக்கூடும்.

மனச்சாட்சிக்குத் துரோகம் செய்தல்.

ஏற்னாவே நாறும் அப்படித்தான் முடிவு கட்டினேன்» ருதல் பக்க முடிவு ; மத்திரப் பக்க மூடிவு.

ஆணல், துரோகம் என்று உணர்பவர்கள் எந்த அடிப் படையில் அப்படி உணர்கின்றனர்? மனச்சாட்சி என்பது என்ன ? அதன் இயக்கத்துக்கும் ஓர் அடிப்படை இருக்கத் கானே வேண்டும் ?

> ் பேரறிவையும் அதற்கப்பாற்பட்ட கலேப் பரவச மெய்நிலேயையும் ஏற்றுக்கொள்ளாதவர் உண்மையான மனச்சாட்சியைப் பற்றி உணராத வர்களே.

119

மற்றவர்கள் மனச்சாட்சி என்ற பேரில் தத்தம் சுயதேவைகளின் நிர்ப்பந்தத்தையும் சமூக பழக்க வழக்கங்களின் விதிகளேயுமே மாருட்டம் செய்கின் நனர்.

அந்த மாருட்டங்களும் உண்மையான மனச் சாட்சியை உணர்வதற்குரிய தயாரிப்புகளாக இருக்குமேயொழிய உண்மையான மனச்சாட்சி யின் இயக்கங்களாக இருக்கா.

உண்மையான மனச்சாட்சியை உணர்ந்தவர்கள் பேருநிவை ஏற்றுக்கொள்பவர்கள்தான்.

ஏற்றுக்கொள்வதோடு அதன்படி வாழ முயல் பவர்களே மனச்சாட்சியின் அடிப்படையில் தீர்ப்பு வழங்கலாம்.

மற்றவர்களுக்கு அந்த உரிமை இல்லே. ' "

் அப்படியானுல், எனக்கு அப்படிக் கூற உரிமை இருக் கிறது ? '' - நான் திருப்பிக் கேட்டேன்.

் உரிமை இருக்கிறது.

ஆனுல், அந்த உரிமையை உணர்பவன் அப் படித் தீர்ப்புக் கூறுவது ஒருபக்க முடிவு தான் என்பதையும் உணரக்கூடியவஞய் இருப்பான் ; உணரக்கூடியவஞய் இருக்க வேண்டும்.

மத்திரப் பக்க முடிவு.

தந்திரப் பக்கத்துக்கு வரும்போது அந்தளவு மனச்சாட்சியை எல்லாரிடமும் அவலை எதிர் பார்க்க முடியாது. அத்துடன் அது இல்லாமலே அது இருப்பதுபோல் நடித்துக்கொண்டு தீர்ப்பு வழங்குவோரையும் அவனே சாடவேண்டிய வனுயும் இருக்கிருன். ''

பேரறிவு பற்றிய திட்டவட்டமான, அறிவு பூர்வமான தெளிவு இல்லாதது, அந்தத் தெளிவின் குரலான மனச் சாட்சியின்படி தன் வாழ்க்கையையே மாற்றி வளர்க்கும் ஒழுக்க முறையும் முயற்சியுமற்று யாராவது A - 2 வின் நடத்தையைப் பற்றித் துரோகம் எனக் கூற முடியாதெனில், இன்றைய சராசரித் தமிழனுக்கும் தமிழ் எழுத்தானனுக்கும் அந்த உரிமை இல்லே என்றே அர்த்தமாகிறது. ஒழுக்க வழியில் இன்றைய சராசரித் தமிழன் இல்லே. அதனுல் தமிழ்க் கலே இலக்கியத்தின் பெயரில் எப்படி அவர்களால் துரோகம் எனக் கூற முடியும்?

அத்துடன் A - 2 விடமே அந்தத் தெளிவும் அதற்குரிய ஒழுக்கமும் இல்லாதபோது அவரிடம் மனச்சாட்சி என்பதை அளவுகோலாகக் கொண்டு போவதில் அர்த்தமில்லே.

. '' அதஞல் \land - 2 வும் உண்மையான கலே ஞானியுமல்ல, கலேயறிவாளியுமல்ல என்பதுதான் அர்த்தம்.''

்' எப்படி ? ''

் பேர**றிலையும் கடந்த கலேச் சுயத்தின் மெய்** நிலேயை அனுபவிப்பவனே க**லேஞானியெனில்,** பேரறிவையும் கலேச் சு**யத்**தையும் நோக்கிய **கலேயறிவே மனச்சாட்சியாகும்.**  கண்ஞானியின் மெய்ச் சுயநிலே வேதம்; கலேயறிவாளியின் மனச்சாட்சி வேதத்தை நோக்கிய கலேச் சாத்திரம்.

அதனுல் அந்தக் கலேய நிவாளியின் மனச்சாட் சியைக் காணுத A - 2 ஒரு கலே ஞானியுமல்ல, கலேய நிவாளியுமல்ல.

'' அதாவது நாம் முன்பு கண்ட கலேயறிவு நிலேயும், உண்மையான மனச்சாட்சியும் ஒன்றுதான். அப்படியா ?''

> ் அப்படிக் கொள்வதுதான் மனச்சாட்சி என் பதின் அர்த்தத்தை விளங்கிக் கொள்வதற்குச் சரியான வழி.

> அதனுல் உண்மையான மனச்சாட்சியோடு ஒரு வன் எந்தத் தொழிலில் ஈடுபட்டாலும், அந் தத் தொழில் அவன் கண்யாக்குகிருன், தொழு கையாக்குகிருன், விடுதலேயாக்குகிருன். கார ணம் அவனது மனச்சாட்சி என்பது கண்யறி வாக இருக்கிறது. கண்யறிஞன் என்பவன், எந்தத் தொழில்யும் வெறும் தொழிலாக இருக் கவிடாமல் கண்யாகவே ஆக்கித் தருகிருன்.''

சகல தொழிலும் கலேயாகும் கோலத்தையும், சகலரும் கலேஞர்களாகும் வழியையும் எண்ணுல் இப்போ தான் மிக மிகத் தெளிவாகக் காணமுடிந்தது. மனதை, விடுவிப்பதற் கும், புதிய எல்லேகளேத் த்ரிசிப்பதற்கும், சரியான வார்த் தைப் பீரயோகம் எவ்வளவு அவசியம் என்பதையும் அப்போதான் என்ணுல் உணரமுடிந்தது.

நான் மீட்டுப் பார்த்துக் கொண்டேன்.

பேரறிவையும் கடந்த கணேஞான்ச் சுகமே, சகலரினதும் அடித்தள மெய்நிலேயாகும். அது முதலாவது அடிப்படை.

abigalide afai

அக் கலேஞானச் சுயத்தை அனுபவிப்பவனே கலேஞானி யாவான். அது குணங்களேக் கடந்த பேர்நிலே. கலேஞான நிலே.

கலேஞானச் சுயத்தைப் பேரறிவை நோக்கிய கலேயறி வால் அறிந்து, அதை நோக்கி வளர்பவனே கலேயறிஞன். அவனது கலேயறிவே மனச்சாட்சி எனப்படும். அதாவது, பேரறிவைப் புத்திபூர்வமாக ஏற்றுக்கொரள்ளும் மனச்சாட்சியே கலேயறிவாகும்.

அப்படியென்ருல், கலே என்பது ஒரு தனிப்பட்ட துறை யுமல்ல தொழிலுமல்ல; கலேஞன் என்பவரும் ஒரு விசேஷ பிறவியுமல்ல என்பது மறுக்கமுடியாதவாறு நிரூபிக்கப்படு கிறது.

மனச்சாட்சியைத் தொடும் சகலரும் கலேயறிஞராகின் றனர்; மனச்சாட்சி புகும் சகல தொழில்களும் கலேயா கின்றன.

நிச்சயமாக கலேப் பரவச யுகம் என்பதும் வெகுதூரத் தில் இல்லே. அது மிக இலகுவானது; மிக அண்மையிலேயே பிறக்கப்போகிறது. அப்படித்தானே?

'' நிச்சயமாக''

நல்லசிவம் ஒத்துக்கொண்டாள்.

\*\* பேரறிவை ஏற்று, அதன்படி ஒழுகத் தூண் டும் மனச்சாட்சியே கலேயறிவாகும் என்பதை அறியத்தொடங்கும்போதே ஒருவனிடம் கலேச் சுயம் வெளிப்படுகிறது.

அதேபோல், பெரும்பாலரும் அறியத்தொடங் கும்போதே, கலேயுகமும் பிறக்கத் தொடங் குகிறது.'' அத்தே எழும் தம்பிக்கையின் பலத்தை உடல் உயிர். மனத்தளங்கள் முழுவதிலும் அனுபளித்தவாறே நான் அடுத்த தேன்னியை எழுப்பினேன்.

அப்படியாகுல் கணேயறிவுக்குக் கீழ்ப்பட்ட கண் யுணர்வு, பொருளறிவு, மூல உடலுமிர் அறிவு ஆகிய நிண் களில் இற்பவர்கள் கணைறிவான மனச்சாட்சியைக் காணு தவரே?

்ஆம் காணுதவரே.

அவர்கள் அக்கலேய்றினான மனச்சாட்சியை உடலுவீர் மனத்தளங்களுக்குரிய வெறும் உணர் வுகளின் குரலாகவும்: பொருளறிவு, உடல் உயிர் இயல்புகளின் இச்சைகளாகவும் காண் பர்.

இருப்பினும் குஸ்ஞானியும், கலேயறிவானியும் வகுக்கும் சமூகக் கோட்பாட்டுக்குக் கீழ் அவர் களும் வாழும்போது, அவர்களும் உண்மை யான மனச்சாட்சிக்கு உட்பட்டு ஏதோ ஓர், அளவில் வாழ மூயல்கின்றனர்:

உண்மையான மனச்சாட்சியையும் பேர்றிலை யும் தோக்கி வன்ச முயல்கின்றனர்.

ஆமாக், கூல்ப் நீவே மணச்சாட்சியேனில் கண்பறிவுக்குக் கீழ்ப்பட்ட கூல்யுணர்வு, போகுக் நிவு, மூல உடலுயிர் அறிவு ஆகியவை மனச்சாட்சியைத் தொடாத கீழ்நில்களாகனே இருக்கவேண்டும்.

் அதை நான் அறிந்தபோது பெரும்பாலின் சர்வ சாதாரண வாய் மொழியாகிய ''' மனச்சாட்சி '' என்பது இன்னு**க் அவர்களால்** அகத்தே உண்மைகில் கேட்தப்படாத அந்திய **நெரும்பாகவே** இருப்புதைக்கள்டு சிரிக்கவேண்டும் போலிருத்தது ஏனக்கு. ஆகுல், ஆதே சமயம் அத்த மனச் சாட்சி என்பது எவ்வளவு இலகுவானதாகவும், எல்லாருக் கும் முடியக் கூடியதாகவும் தெரியவில்லேயா ?

இருப்பினும், நடைமுறையில் அதுதான் எவ்வளவு அந் தியமானதாக இருக்கிறது.

> " சகலருக்குரிய குறைநானச் சுயமும், கறே யறிவும் எவ்வளவுதூரம் நடைமுறையில் ஒரு சிலருக்கு மட்டும் உரியதாகக் கொள்ளப்படு கிறதோ, அவ்வளவுதூரம் மற்றவர்களுக்கு அது அந்தியமானதாக இருக்கிறது.

> ஆணுல், அதேசமயம் அந்த ஒரு சிலரால் மற்றவர்களுக்கும் அதை நோக்கி வளரக் கூடிய வாய்ப்பும் இருக்கிறது."

நான் உண்மையாகவே சிரித்தேன், இயல்பில் அந்நி யோன்யமான ஒன்று நடைமுறையில் எவ்வளவு அந்நிய மானதாக இருக்கிறது.

கலேயறிவு - மனச்சாட்சி !

மனச்சாட்சியைப் பற்றி அடிக்கடி தன் கனத்த கலப்புக் குரலில் பேசும் அந்த அன்பர் A - 2 வுக்குக் கூட அது அந் நியமானதாகவே இருக்கிறது,

ந்தைச்சாட்சி உண்கழிவெளில், அவரது ''தூய கண் இலக்கிய '' மாசிகைக்கும், உண்மையான கண்யும் இலக்

அதை நின்த்தபோது என் சிரிப்பு இன்னும் கூடியது. அப்போதான் முன்பு நல்லரினத்தின் சிரிப்புக்குரிய அர்த் தங்கள் சிலவும் தெரியமுற்கன.

் கிற்றுக் கொண்டே ் ≜ —2மை. அவருக்கேயுரிய நளத் தில் "வைத்து, அனோரயும் அடுத்தவர்களேயும், அவரது உல களாவிய இயக்கத்தின் பின்னணியையும் ஒன்ருக்க பொருத்தி அந்த தளங்களுக்கே உரிய அளவுகோல்கள் மூலம் ஆராயத் தொடங்கினேன்.

தணியாத தாகம் ... குத்துவினக்குப் பிரச்ணியில் A-2 கடைபிடித்த புறக்கணிப்புச் சமரசம், போறிவை அறிந்த கலேயறிவான மனச்சாட்சிக்கு உரியதல்லவென்குல், அது எந்தவகை மனச்சாட்சிக்குரியது.

தன்புணர்வுக்கா ? பொருளறிவுக்கா ? முல உடலுயிர் அறிவுக்கா? மூன்றுக்குகா ? அல்லது முதல் இரண்டுக்கும்!! ?

A - 2 இருவரையும் ஒருவிதத்தில் புறக்கணிக்கிருர். இருப்பினும், இருவரைப் பற்றியும், இருவரது மூய்றிக்கோ பற்றியும் வெளிப்படையாகத் தீர்ப்புக் கூறவும் விரும்பலில். இருவரோடும் ஊடித்துக் கொண்டையு, தணித்தனியே இரு வரோடும் இன்னும் ஊறவு கொண்டவராகவே இருக்கிருர். அப்படியெனிருவ், இருவரும் ஏதோ விதத்தில் இன்னும் அவ ருக்குத் தேவையாக இருக்கின்றனர் என்பதுதிலே அர்த்தும்?

மெள்ளப் புறக்கள்பேபு இல்லை. வெளிப்படையாகத் தீர்ப்பு இல்லை. பகைக்க விரும்பித<sup>்து</sup> சேப்பு இல்லை. அதிருந்த வடுப்பி

அவை நான்கும் அவர் நடைத்தையிலிரு**ந்து வெளி** படும் மனுட்டோக்குகள்<sub>க</sub> இதை எலத் முக்கரிய குறைக்கள் ? கலேயு**ளர்குக்கா** ?

பொருள்றிவுக்கா ? முற படவறிவுக்கா ? முன்றுக்குமா ? ்அய்யத் முதல் இரண்டுக்குமா ?

ms.be.1

முதலாவதாக அவரது மென்னப் புறக்கணிப்பின் என்ன ?

எழுதுவதற்கு ஒருவரும் இல்லேயர் ? அல்லது இருந்தும் எதையும் பிரசுரிக்க விரும்பவில்லேயா ?

எழுத விரும்பியிருந்தால் 🏇 2 கடைசி புணப் பெயரி எழுதியிருக்கலாம். ஆகவே, எகையும் பிரசுரிக்க விரும்பவில்லே என்பது தான் அர்த்தம்.

அதாவது திட்டமிட்ட மௌமை. (புறக்கணிப்பு) அதிலிருந்து அடுக்க பண்பு பெறப்படுகிறது. வெளிப் படையாகத் இரப்பு வழங்க 🔥 - 2 விரும்பனில்லே,

Bis dening of distall same point of winter Gianderes : Berfur parad Curing cumulyate white comit Continue April A & Continue tortantes Appril sagis Delbus for.

அல்லது சித்தாந்த்திற்குத் திறன் இருந்தும் கொடியவிடம் அதை விளங்கிக் கொண்டு விளக்கும் தனித்திறன் இல்லேயா ?

இதுக்கும் இது ஆம் அம் அம் அம் அம் அவ்வது தனி<u>க்கிறன்</u> - 2 மட்டும் களியே இக்க சித்தாந்தக் கட்சியும், அல்லது விஷயங்களில் வேண்டுமேன்றே Other Con & d.

the state was the few that the state of the தாத்தம் என்பதற்கே முரணுன்து.

யும் தனக்கேயுரிய விதத்தில் அது ஏதாவது சொல்லக்கூடி யது. இல்லாவிட்டால், அது ஒரு சித்தாந்தமாக முடியாது.

கலேஞனின் தாகம்

அப்படியானல், அந்தச் சித்தாந்தப் போக்கை விளக் கும் தனிப்பட்ட திறன் A - 2 வுக்கு இல்லேயா? அது இருக் கலாம், இல்லாமல் இருக்கலாம். ஆணுல், A - 2 ன் ஏழுவருட சஞ்சிகை வரலாற்றில் எப்பவும் நேரடியாகத் தன் சிக்தாந் தத்தை தொட்டு விமர்சனமோ, விளக்கமோ தர முயன்ற தில்லே. ஆனல், அதேசமயம் அந்தச் சிந்தாந்தமும், அதன் இயக்கமும் அவரிடம் பிறப்பிக்கும் நம்பிக்கைக்குக் குரல் கெரியப் பொதுப்படையாகப் பெரும்பாலும் சித்தாந்த எல் கேக் கட்டுப்பாடுகள் இல்லாமல், ஈழத்து இலக்கிய வளர்ச் சிக்குரிய ஒரு பொதுப்பட்ட, தரமானதாகத் தனது சஞ்சி கையை வளர்க்க முயன்று வருகிருர். அந்த முயற்சியே அவரது சித்தாந்தத்தினதும், இயக்கத்தினதும் தமிழ்ப் பிர தேசத்து வளர்ச்சிக்கு உதவும் என்றும் அவர் நம்பி வருகி ருர். அந்த நம்பிக்கைக்கு அவரது கட்சியும் நேரடியாக என்றில்லாவிட்டாலும் மறைமுகமாகவாவது உதவியே வரு கிறது.

அப்படியானுல், சித்தாந்தத் தெளிவேறிய விமர்சனமும் தீர்ப்புகளும் அவசியமில்லே என்றும், அதாவதுஅவரது சஞ் சிகை மூலம் இதுவரை அவசியமில்லே என்றும், A - 2 மட்டு மல்ல அவரது கட்சியும் நம்புகிறது. பொதுப்பட்ட சேவையை ஆற்றுவதே தனக்கும் உதவும் என்று கட்சி நம்புகிறது.

கட்சிச் சார்பற்ற ஒரு பொது இலக்கிய சேவையை ஆற்றுவதற்குக் கட்சியின் சித்தாந்தமும், அதன் இயக்கமும் தரும் நம்பிக்கையும், பலமும் மட்டும் போதுமென்று எவ் வாறு A - 2 கருதுகிருரோ, அவ்வாறே அவர் சார்ந்த கட்

சியும் அதன் இயக்கமும் A - 2 வின் கட்சிச் சார் பற்ற பொது இலக்கிய சேவையை அவரளவில் போதுமென்று கருது கிறது. அந்தளவில் அவரிலும், அவரது சேவையிலும் தமிழ்ப் பிரதேசத்தில் தன் இலட்சிய வளர்ச்சிக்குரிய நம் பிக்கையையும் பலத்தையும் பெறுகிறது.

உலகனாவிய ஒரு கட்சியும், இயக்கமும் ஒரு சாதாரண தனிமனிதனிலும் அவனது சாதாரண இலக்கியச் சேவையி லும் எவ்வளவுதூரம் நம்பியிருக்கிறது. அது விசித்திரமாகப் பட்டாலும், அத்தப் பண்புதான் அதன் சிறப்பாகவும் இருக் கிறது. பொதுவுடமை என்பது தனி மணிதனின் தனித்தன் மையை அழிப்பதல்ல. அவனது தனித்தன்மையைப் பலப் படுத்தி, அதைப் பொதுவுடமைக்கும், பொதுத்தன்மைக்கு முரிய அத்திவாரமும் ஆயுதமும் ஆக்குகிறது.

அது ஒருபுறமிருக்க, அந்த இரண்டாவது விசயத்துக் குரிய முடிவு இதுதான்:

குத்துவீளக்கு - தணியாததாகப் பிரச்சணேயில் A - 2 காட் டிய மௌனப் புறக்கணிப்புத்தான், அவரது சித்தாந்த வியாக்கியானமற்ற பொதுக் கட்ல இலக்கியச் சேவையின் தீர்ப்பாகும். விமர்சனம் செய்யாது விடுவதுதான் அந்த விசயத்தில் A - 2 வுக்குரிய பொதுப்பட்ட விமர்சன முறையாகும். அந்த விமர்சனமற்ற விமர்சனத்துக்கு A - 2 வின் கட்சியும் உடன்படுகிறது. அதன் விருப்பப்படி A - 2 செய்ய வில்லே என்பது உண்மைதான். ஆலை, அந்தப் பொதுப்பட்ட கலே இலக்கிய விசயங்களில் A - 2 வின் விருப்பம் அவரது கட்சி ஆதரிக்கும் விருப்பங்களாகவே இருப்பதால், A - 2 வின் மௌனப் புறக்கணிப்புக்கு அவரது சித்தாந்தமும் அதற்குரிய கட்சியும், அதன் இயக்கமும் உடன்படவே செய்கின்றன.

் இதுவரை அவரது கட்சி அவரை அந்த விடயத்தில் சந்தத் திருத்தத்தையும் வெளிப்படையாகச் செய்விக்க தூன் நமத்தை இதரியாததால் அந்த விடயத்தில் .A.ஜ. இன் நடத்தை அவரது கட்சியின் நம்பிக்கைக்கும் கட்சையாட்டுத் கும் ஒத்துவரும். நடத்தையே.

அப்படியாளும் A - 2 வும் அம்ச் மூலம் அவரது ஆட்சி யும் அற்றும் சித்தாத்தமும். இறும் அத்தப் ஆசேசிரையில் சென்றுப் புறக்களிப்பையே நமது விலர்சன்மாகவும் அதிரப் பான்றும் காய்யகமுல் காய்டுகின்றன்?

அவ்வாறு 0-1. D-2 இருவரையும். அவர்கள் பகைக்க விரும்புவில்லே. தொடர்ந்து அவர்களுடன் உறவ வைத்திருப்புது அதலைதான்.

அப்படியாளும், அவக்கள் இருவகையும் அவக்கால் திறமையையும் எதிக்காலத் தேவைகளுக்குப் பயன் படுத்த A - 2 வும் அவகது கட்சியும் விரும்புகின்றனர். சொதுமக் களிடம் ஏற்படக்கூடிய தெளிவையும் வளர்ச்சியையும் விட, முதலில் D - 1, D - 2 ஆகியோரின் முயற்சிகள் அவசியமா கப்படுகின்றன. பொதுமக்களின் வளர்ச்சி அவர்களில் தங்கி இருக்கிறதுபோலும்.

அந்தப் புறக்கணிப்பு மென்னத்தை விட வேற்கிதமான கல்த்தெனிவுள்ள அல்லது, சித்தாத்தத் தெனிவுள்ள விமிர் சன்ற வந்திருந்தால் அவர்களில் வாராவது ஒருவருக்கு அல்லது, சிலசம்மம் இருவருக்கும் இட்ட 2 விலும் அவரது முயற்சியிலும் ந்னக்கசப்பு ஏற்படவரும். எவ்வளவுத்தன் பதர பட்சமற்றுக் செய்யப்பட்டாலும், அது அவர்களேப் பாதித்த லாம். அதன், அவர்களில் பாராவது கோபித்துக் கொள்ளக்க டும் சன்ற பயம், பொதுமக்களிடையே தென்றையும் ஆதரணையும் பணத்தையும் வளர்க்க அது உதவிறையும் இதரணையும் பணத்துக்கு கொள்ளகள்கும் இது வரும் வரும் இது முய்க்கும் வரும் இது வரும் இது வரும் இது வரும் வரும் இது வரும் வரும் இது வரும் இது வரும் வரும் இது இது வரும் அது வரும் இது வருக்கு வரும் இது வருக்கு வரும் இது வருக்கு வருக்கு வருக்கு வருக்கு வருக்கு வருக்கு வருக்கு வருக்கு வருக்கு

உலகளாகிய ஒரு கட்கியும், அதன் தமிழ்ப்பிசதேசத் துக்குரிய ஓர் இலக்கியச் சஞ்சிகையாகிரியரும் இரண்டு தனி மனிதர்களில், கட்சிச் சார்பற்ற இருவரில் அத்தனவுக்குத் தக்கியிருக்கின்றன.

அது அந்தச் சித்தாந்தத்தின் சிறப்பு. அத்துடன் அதுவே அதன் தந்திர முறையாகவும் இருக்கிறது. ஆகுல், அதேக்கிற முறை தமிழ்ப்பிரதேசத்தில் அதற்குளிய தற் பேர்கைய பலன்னத்தையும் வெளிப்படுத்துகிறது. சித்தாத் தப்படி விமர்சிப்பதைவிட விமர்சனம் எதுவுமற்றுச் சுழ்யா விடுவதே சித்தாத்த வளர்ச்சித்கும், A - 2 வின் இலக்கியச் சேவைக்கும் உதவுமென்றுல், சித்தாத்தம் இனிமேல்தான் மெல்ல மெல்ல வளர்க்கப்பட வேண்டியிருக்கிறது என்பதை வெளிப்படுத்தவில்லேயா? அதேபோல் A - 2 ன் இலக்கியச் சேலையையும் - அதே போல் A - 2 ன் இலக்கியச் சேலையையும் - அதே விருக்கிறது என்பதை மெல்ல பொதுகாத்து வளர்க்கப்பட வேண்டிய பலமற்ற நிலே வில்ல பாதுகாத்து வளர்க்கப்பட வேண்டிய பலமற்ற நிலே வில் இருக்கிறது என்பதும் தெரியவில்லேயா?

மௌனப் புறக்கணிப்பு,

வெளிப்படையான தீர்ப்பில்லாத தீர்ப்பு

இது தனிப்பட்டவரைப் பகைக்க விரும்பாதபோக்கு.

இருவரின் திறமையையும் எதிர்கால வளர்ச்சிக்குப் பயன் படுத்தும் நோக்கம்.

இருவரின் திறமையையும் பொருள நிலையும் எதிர்காலத் தில் A - 2 பயன்படுத்த விகும்புகிகுர். அவரது கட்சியின தும் சித்தாந்தத்தினதும் வளர்ச்சிக்குக்கட்ட அவர்களுடன் பகைத்துக்கொன்வது தனறு என்று நினேக்கிருர். அந்தள வுக்கு ஈழத்துத் தமிழ் கலே இலக்கிய வளர்ச்சிக்கு அவர்கள் உதவுகின்றனர் என்றும் A - 2 ஒத்துக்கொள்கிகுர். அதனுல், பணத்துத் கோன்னாமல் அவர்களில் தங்கியிருக்கவும் முயல் கிகுர், ஆணுக், அதே சையம் மறைமுகமாக அவர்களது பிரச்னேயையும், சேவையையும் புறக்கணிக்கக்கூடியவராகவும் இருக்கிருர். அந்த வகையில் பொதுப்படையாகப் பலவீன முற்றுத் தெரிந்தாலும் மறைமுகமாக அவர்களே விடப்பலம் வாய்ந்தவராகவும் A - 2 இருக்கிருர்.

தனக்கேயுரிய விதத்தில் A-2 அவர்களேப் புறக்கணிக்கவும் செய்கிருர் என்ருல், அந்த அளவுக்கு அவர் பலம் வாய்ந்தவ ராகவும் இருக்கிருர் என்பதுதானே அர்த்தம்?

D-1, D-2 ஆகியோரைப் பகைக்க விரும்பாதது பலவீன மென்ருல், அவர்களேப் புறக்கணிப்பது பலம் என்றுதானே அர்த்தம்?

அந்தப் பலம் - அது எந்த வகையானது? எங்கிருந்து வருகிறது ?

அதன் மூலந்தான் A-2 வின் குணத்தைப் பார்க்க வேண் டும்.

கலேயுணர்வா? பொருளறிவா? உடலறிவா? மூன்றுமா? அல்லது முதல் இரண்டுமா? எது?

D-1, D-2 ஆகியோர் பேரறிவின் கலேச் சுயத்தை அறிவு பூர்வமாகத் தெரிந்துள்ள கலேயறிஞர்களல்ல என்பது உண்மை. எனினும் அவர்களிடம் அதற்குக் கீழ்ப்பட்ட அடுத்த நிலேகளான கலேயுணர்வு, பொருளறிவு ஆகியவை இருந்தன என்பது ஏற்கனவே ஆராய்ந்து கன்டுபிடிக்கப்பட்டவை. அப்படியென்ருல், பொருளறிவும் கலேயுணர்வுமுள்ள D-1, D-2 ஆகியோரை தனக்கேயுரிய விதத்தில் புறக்கணிக் கும் வலிமையுள்ள A-2 விடம் அவையும் அவற்றைவிட அதிக மாகவும் இருக்கின்றன என்பதுதானே அர்த்தம்.

கலேயுணர்வு,

பொருளறிவு -

இவை இரண்டிலும் D - 1, D - 2 வை விட A - 2 வுக்கு வலிமை அதிகம். அல்லது, அவற்ரேடு அடுத்ததும் A - 2 வுக்குரியது.

கலேயுணர்வு

பொருளறிவு

உடலறிவு

எது சரி?

அல்லது அவை எதுவுமற்று, இவர் எல்லாரையும் திருப் திப்படுத்தி வாழ முயல்கிருரா ?

அப்படிச் சொல்ல முடியாது. சராசரித் தென்னிந்தியத் தமிழ்ச் சஞ்சிகைகளிடமில்லாத இலக்கிய நோக்கும், தரந் தேடலும் அவரது சஞ்சிகை முயற்சியில் இருக்கின்றன என் பது பலதரமான ஈழத்து எழுத்தாளர்களின் அபிப்பிராயம், அவரது இலக்கியச் சேவையை அவரது கட்சி ஆதரிக்கிறது. அந்தக் கட்சி தனது ஆதரவை ஆராயாமல் கொடுக்கப் போவதில்லே. அந்தக் கட்சியிடம் தேசிய சர்வ தேசியரீதி யான ஒரு கொள்கையும் சித்தாந்தமும் இருக்கிறது.

அந்தளவு தரவுகள் இருக்கும்போது, க்ஃலயுணர்வு, பொருளறிவு, உடலுயிரறிவு எதுவுமற்று, எல்லாரையும் திருப்திப்படுத்தி வாழ முயல்வதாக A - 2 வைக் குற்றஞ் சாட்ட முடியாது.

அத்துடன் அந்தப் பின்னணியில் A - 2 இல் ஏதாவது ஒரு குற்றமிருந்தால், அது அவருக்கு மட்டும் உரியதாக நின்றுவிடாது என்பதும் உண்மை. அது அவரு டைய கட்சியிலும், அந்தக் கட்சி செயல்படும் பிரதேச சூழ லின் முற்போக்கு - பிற்போக்குச் சூழலிலும் ஏறிய குற்ற மாகவே மாறிவிடும். அப்படியென்ருல், A - 2 வின் பலமும் அவருக்குரியதாக நிற்காமல், அவர் சார்ந்த கட்சியின் பலமாகவும், அந்தக் கட்சிக்குரிய பிரதேச, தேசிய, சர்வ தேசிய முற்போக்கு -பிற்போக்குச் சூழலின் போராட்டப் பலமாகவும் மாறித்தானே நிற்க வேண்டும்?

அப்படியேதான். அதை ஞாபகத்தில் வைத்துக் கொண்டே, ஏற்கனவே மற்றவர்களே ஆராய்ந்ததுபோல் A - 2 வின் திறமை எங்கிருந்தது என்பதையும், அதன் வலிமை எப்படிப்பட்டது என்பதையும் ஆராயத் தொடங்கி னேன்.

கலேயுணர்வா ?

பொருளறிவா ?

உடல்றிவா ?

மூன்றுமா ?

அல்லது முதலிரண்டுமா?

முத்**லில் A -** 2 செய்யும் தொழில் எதை வெளிப்படுத்து கிறது ?

முதலாவது இவரது தொழில் எதை வெளிப்படுத்து கிறது ?

அவர் சஞ்சிகை ஒன்றின் ஆசிரியர். அச்சஞ்சிகை இன்று தமிழகத்திலிருந்து வெளிவரும் எத்தணேயோ சஞ்சிகைகளே விடத் தரமானதாகவும், தனித்துவம் உடையதாகவும் இருக்கிறது. இச்சஞ்சிகை வெளியிடல் அவரது கலேயுணர் வைக் காட்டுகிறது.

அதோடு மூன்று சிறுகதைத் தொகுதிகளின் ஆசிரியரும் கூட. ஆகவே, கலேயுணர்வுக்கு இவரிடம் பஞ்சமில்லே.

பொருளறிவு ?

D - 2 வைப்போல் பொருள் தேட்ட வலு இவரிடம் இல்லே. ஏன் D - 1 இன் வருவாய்கூட இவருக்கு இல்லாமல் இருக்கலாம். ஆணல், பொருளறிவுக்குரிய அர்த்தம் இவரி டம் வேறுவகையானது. பொருள் தேட்டமும், அதன் வலுவும் இவரிடம் தனியானது.

இந்த இடத்தில் அவருக்குப் பலமளிக்கும் சித்தாந்தம், அதன் அரசியல் பார்வை என்பவை எத்தகையன என்பது ஆராயப்பட வேண்டியுள்ளது.

பொருளுக்கு முக்கியத்துவம் அளித்துப் பொருளேயே முதலாகக் கருதும் சித்தாந்தம் இவருடையது. அதாவது, பொருள் முதல்வாத மாக்ஸீய சித்தாந்தமும், அதைத் தழு விய அகில உலக அரசியல் ஆதரவும் இவர் அங்கத்துவம் வகிக்கும் கட்சிக்குரியது.

இதுதான் இவரது பொருளறிவுக்குரிய அத்திவாரம். இந்தப் பொருளறிவு பொருள் தேட்டம் போலல்லாது, பொருளறிவை பே தத்துவமாக்கி, அத்தத்துவத்தின் ஆதரவில் இயங்கும் அரசியல் ஸ்தாபனத்தை உருவாக்கி, அந்த ஸ்தாப னம் இலங்கை அரசியலே நடத்தும் கூட்டணியிலும் அங்கத் துவம் வகிப்பதாகவும் உள்ளது.

இதைவிடப் பொருட் பலம் வேறு தேவையில்லே. நாட்டை ஆளும் அரசியல் பலம் இருக்கும்போது, பொரு ளின் எல்லாப் பலங்களும் வந்து சேருகின்றன.

உடலறிவு?

அதுவும் அவரிடம் இருக்கிறது.

அதற்கும் அவர் சார்ந்து நிற்கும் சித்தாந்த அரசி யல் கட்சியே உதவுகிறது.

சித்தாந்தத்தைப் பூரணமாக விளங்காவிட்டாலும், எத் தணேயோ பாமர தொழிலாளர் அதன் அனுதாபிகளாக, அங் கத்தவர்களாக இருக்கின்றனர். கட்சியில் அவர்கள் வகிக்கும் பலந்தான் இவரது உடலறிவாகவும் இருக்கிறது.

அப்படியாளுல், இவரிடம் கலேயுணர்வு, பொருரைறிவு, உடலறிவு ஆகிய மூன்றும் உள்ளன

அதனுக், இவச் D - 1, D - 2 ஆகியோரைவிடம் பலம் வாய்ந்தவராய் இருக்கிரர். ஆளுல், இவரது கலேயுளார்வும், பொருளநிவும், உடலநிவும் D - 1, D - 2 ஆகியோரிவிருந்து வேறுபட்டது. அத்த வேறுபாடே இவரது பலத்துக்கும் காரணம்:

அந்த வேறுபாடு என்ன ?

உடலறிவு, பொருளறிவு, கண்புணர்வு ஆகியவற்றை புத்தியுர்வமாக ஒரு தக்குவத்துக்கேற்ப ஆற்றுப்படுத்துபவன், மற்றவர்களேகிடப் பலம் வாய்த்தவளுகிகுள் என்பது ஆரம் பத்தில் நாம் கண்ட முடிவு மற்றவர்கள் அவனுக்கு விட் டுக்கொடுக்க வேண்டும்.

A-2 தனது கலேயுணர்வையும், பொருளறிவையும், உடறிவையும் ஒரு குறிக்கோளுக்கேற்ப ஆற்றுப்படுத்தும் கித்தாந்த பலம் கொண்டுள்ளார்.

ஆணுல், D - 1 னிடமுஞ் சரி, D - 2 விடமுஞ் சரி தமது கஃயுணர்வையும், பொருளறிவையும் சமூக முன்னேற்றத் துக்கு ஏற்ப ஆற்றுப்படுத்தும் எந்தச் சீரான பார்வையும் இல்லே. இது இவர்களின் முக்கிய பலவீனம்.

அதே தேரத்தில் தத்துவப் பார்வையைக் கொண்டு அதன் மூலமே சகல பலத்தையும் பெற்றுள்ள A - 2விடம் உள்ள பலவினமும், அவரது தத்துவத்தாலேயே ஏற்படு கிறது.

D - 1, D - 2 ஆகியோரின் முயற்சிகள் பற்றி ஏதும் பிரஸ்தாபிக்காது அவர்களே ஒதுக்கியது இவரின் பலமென் ரும், அவர்களேம் பகைக்க விரும்பரத்து ஆவரின் பல்வின்த் நான்.

அந்தப் பலவீனம் எத்தைல் வருகிறது?ு

கலேயறிவு A - 2 விடம் இல்லாதபோதும், கலேயுண்ரிவு, பொருள்றிவு, கட்டல்றிவு ஆவே , மூன்றுக், ஒருக்கே அமைந் துள்ளது.

1-1, 1-2 ஆகியோர். இந்த ரீதியில் , கலையுணர்வும் மொருள்திவும் மட்டுமே பெற்றவர்களாகதேல் உள்ளனர், அத குல், அவர்கள் A-2 வுக்கு விட்டுக் கொடுக்கவேண்டும். A:2 இவர்களுக்குத் தலேமை தாங்கத் தகுதியுடையவர்.

அப்படிச் சொல்லவரமா?

அப்படிச் சொற்வதற்கு A-2 விடம் உள்ள தத்துவ தேர்க்கு வில்ப நிலை -வளச்சாட்சியை தோக்கியதரசு இருக் கிறதர் என்பதைக் காணவேண்டும்.

கல்யறிவே மனச்சாட்சி. மனச்சாட்சிதான் அந்தக் கலப்பரவச விறதல்யை நோக்கி, சத்தியத்தை நோக்கி முன்னெடுத்துச் செல்லும் கலேச்சாத்திரம். A - 2 விடம் உள்ள சித்தாந்தம் அவரது கலேயுணர்வு: பெருள்ளதிவு, உடலறிவு ஆயியவற்றை இந்தக் கலேவறிவு - மளுச்சாட்சியை தோக்கி வடுத்துச் செல்லும் திறன் இருக்கிறதா?

இதற்கு அவரது தத்துவமே பதில் தரவேண்டும்.

அவரது மாக்ஸிய சித்தாந்தம் - பொருண்மே முதலாகக் கொள்ளும். அச் சித்தாத்திய எல்லாயிற்றுக்கும் அடிப்படை யான அந்த மாற்றமற்ற சத்தியப் பொருளே ஆசம்பத் திலேயே மறுத்துகிடுகிறது.

கலேயுணர்வு, பொருளறிவு, உடலறிவு மூன்றையும் தனது பொருள்முதல் அறிவுக்கேற்றவே ஆற்றும்படுத்த முயல்கிறது. ந்தத்லிய சித்தாந்தம் வேலேயைக் கண்பாகவும் விடு நல்யாகவும் கணும் நிலேயை நோக்கித்தான் தனது இலட் சியத்தை முன்வைக்கிறது. ஆஞல், அந்த வேலேயில் கல் யும், விடுதல்யும் தேவையின் கட்டாயம் நீக்கிய உற்பத்தி நிலமிலேயே ஏற்படும் என நினேக்கிறது. இந்தக் தேவை யின் கட்டங்கள் தீங்கும் இலட்சியத்தை அடைய, உற்பத்தி உறவு முறைகள் மாற்றமடைய வேண்டுமென அது நம்பு கிறது.

ஆனுல், உண்மையான கலேப்பரவசம் என்பதும், பேர றிஷ விடுதல், என்பதும் பொருளேயும் கருத்தையும் கடந்தது.

பொருளேயும் கருத்தையும் கடந்த கணப்பரங்சத்தையும், விடுதலேயையும் பொருளுக்குள்ளேயே அடைய முற்படும் மாக்ஸீய சித்தாத்தம் ஆரம்பத்திலேயே தன் இலட்சியத்துக் குத் தடையாக தின்றுவிடுகிறது.

பொருளே முதலாக் ஏற்றுக் கொள்ளும்போது, கண் யறிவு - மனச்சாட்சி என்பதே இல்லாமல் போய்விடுகிறது. அதாவது, பொருளறியே கண்யுதிவாகவும் மனச்சாட்சியாக வும் மாற்றப்பட்டு, உண்ணையின் இடத்தில் அதை அறி யாத மாற்றமுறும் உடல், உயிர், மனத்தனங்களின் கீழ் நில்கள் வேறு பெயர்களில் கொலுவிருத்தப்படுகின்றன.

ஆகவே, கலேயுணர்வு, பொருளறிவு, உடலறிவு ஆகிய முன்றையும், A - 2 விடம் பலப்படுத்தும் அவரது சித்தாத் தமே அவரை உண்மையான கலேயறிவு - மனச்சாட்சிக்கு அருத்தை அற்றவராகவும் ஆக்கிவிடுகிறது.

் தூல்யூதியை நோக்கி A - 2 வை வழிப்படுத்த முடியாத தத்துவல், இவரை எதிர்கால புதுயுக எழுச்சிக்குத் தூலமை தாங்க முடியாதவராகவும் ஆக்கிவிடுகிறது, காரணம் எதிர் சாலம் தோக்கி நிற்கும் பேரறிவுப் பரிணுமம் கணேறிவைப் புத்திழுச்வமாக உணர்வதிலேயே தங்கியிருக்கிறது.

A - 2 இதனுல் எதிர்கால வளர்ச்ரிக்குத் தல்மை தாங்க முடியாதவாரக் ஆக்கப்பட்டுள்ளார் என்றுல், அவரது நத்து வம் கட்டிவளர்த்துள்ள உலகளாவிய மிர்க்கிய அரசியல் இயக்கமுக், இதனுல் இளி ஏதிர்காலத் தல்லைமக்கு உரிய தல்ல என்பதாகிவிடுகிறது.

ஐம்பது வருடங்களுக்கு மேலாகியும், 'தொழிலாளர் சர்வாதிகார சோசலீச'ப் போக்கிலிருந்து 'அரசு வாடும் ' கொம்யுனிசத்தை நோக்கும் அறிகுறிகள் இன்னும் ரஷ்யா விடம் இல்லே.

சீருவும் அப்படியே.

முதலாளித்துவ நாடுகளிடையே நிலவும் போட்டியையும், பூசமேயும் விட, சீனுவுக்கும் ரஷ்யாவுக்கும் இடையே நிலவும் போட்டியும் பூசலும் சிரிப்புக்கிடமானவை:

இலட்சியம் உள்ளதமானதாகத் தெரியினும், அதை நிறைவேற்ற நடைபெறும் வழிமுறைகள் வெறும் தனிமனித ஆணவங்களின் வக்கரிப்புகளாகவும் போட்டிகளாகவுமே நிற் கின்றன.

இது எதைச் கட்டுகிறது ?

மனிதன் அடைய விரும்பும் இலட்சியமான கண்ப்பரவச விடுதலே, இந்தத் தத்துவ கோக்கால் வரப்போவதில்லே என் பதையே சுட்டுகிறது.

சத்தியப் பொருளே ஆரம்பத்திலேயே மறுக்கும் இச் சித் தாத்தம், இதஞ்ல் அகப்பண்பாட்டுக்குரிய ஆணவ அதுப் புக்கு எதிராகவே நிற்கிறது. ஆணவ அறுப்பு இல்லாத இடங்களில் கலேயறிவோ, மனச்சாட்சியோ எழுவதற்கு இடமில்லாமல் போய்விடு கிறது.

பொருள் முதல்வாதச் சித்தாந்தம் தண் இலட்சியத்தைப் படாடோபமாகக் காட்டிக்கொண்டாலும், தன் இலட்சியத்தை அடையமுடியாமல் 'தொழிலாளர் சர்வாதிகாரம்' என்ற பேரில், தனி தபர்களின் ஆணவ உள்வட்டக் குத்து வெட்டு களால் சீரழிவது இதனுல்தான். இது அச்சித்தாந்தத்தைச் சார்ந்த ஒவ்வொரு தனி மனிதனுக்கும், சிறு சிறு இயக் கங்களுக்கும் உரிய பொதுப் பண்பாக இன்று நிலவி வரு கிறது.

A — 2 வெளிப்படையாகச் சினிமா பற்றி விமர்சனம் தேவை என்று தனது பத்திரிகையில் விளாசித்தள்ளிய போதும் உண்மையான விமர்சனம் தேவைபடும்போது (குத்துவிளக்கு) வாய்பேசாது ஒதுங்கி விடுவதும் இதறைற்தான்,

எல்லாம் தற்காப்புத் தந்திரங்கள். தனது நலன்பேணல் :

A - 2 வைப் பொறுத்தளவில் தனது நலன்பேணல் கட் சியின் நலன்பேணல் என்று வைத்துக்கொண்டால், கட்சியின் ஸ்திரமின்மையையும் உள் முதிராத் தன்மையையுமே காட்டு கின்றன.

D - 1, D - 2 ஆகியோரைப் பகைக்காது A - 2 அவர் களின் கலேமுயற்சிகளே எதிர்காலத்தில் பயன்படுத்தவேண் டும் என்பதைவிட, அவர்களின் பகை கட்சியைப் பழுதாக்கி விடும் என்ற பயத்தையே சுட்டுகிறது.

தனி நபர்களுக்கும் முக்கியத்துவம் கொடுக்கும் போக்கு என்று அதைப் பாராட்டுவதை விட இந்தப் பின்னணியில் அதை ஒகு பாசாங்காகவே காணவேண்டும். இவையெல்லாம் கட்சியின் ஸ்திரமின்மையையே காட்டு கிறது. இத்தணே காலமாகியும் இச் சித்தாந்தம் இந்நாட் டின் பண்பாட்டுச் சூழலில் வேருன்றவில்லே என்பதையே நிரூபிக்கிறது.

உலக அரங்கில் பொதுவுடமை வல்லரசுகளின் அணு ஆயுதக் குவிப்புகளும், தற்காப்புச் சர்வாதிகாரங்களும் இதே ஸ்திரமின்மையையும் வேரூன்ற முடியாமையையுமே காட்டு கின்றன.

முதலாளித்துவ நாடுகளின் காசதிகாரமும், கம்யூனிச நாடுகளின் தொழிலாளர் சர்வாதிகாரமும் ஒரு விதத்தில் ஒரு பொருளின் இரண்டு பெயர்களாகவே நிற்கின்றன. அத்தோடு மாக்ஸீய சித்தாந்தம் என்னதான் பொதுவுட மையைப் பிரகடனப் படுத்திய போதும், கலேயறிவுக்கு விட் டுக்கொடுக்க முடியாத தனது ஆரம்ப விழுக்காட்டால் மனித பண்பாட்டுக்கும், பேரறிவை நோக்கிய எதிர்காலப் பரிணும வளர்ச்சிக்கும் முரணுகவும் தடையாகவுமே நிற்கிறது.

இந்த நிலேயில் மாக்ஸீய சித்தாந்தத்துக்கு வெளியில் நிற்கும் D - 1, D - 2 ஆகியோர் A - 2 வைப் போல் பலம் பெற்றிருக்காதபோதும் மனச்சாட்சி அல்லது கலேயறிவு கருக் கொள்வதற்குத் தடையற்றவர்களாகவே, வழிவிட்டவர்களாகவே நிற்கின்றனர். காரணம் A - 2 வைப்போல் அதன் வளர்ச்சிக்குத் தடையான சித்தாந்தம் அவர்களிடம் இல்லே.

ஆணுல், A - 2 விடம் இருந்து அவர்கள் கற்றுக் கொள்ள வேண்டிய பாடம் ஒன்றுண்டு.

D - 2 கலேயுணர்வும், பொருளறிவும் கணிசமாகப் பெற் றிருந்தும் A - 2 வை விடப் பலங்குறைந்தவராகக் காணப் பட்டதன் காரணம் அவர் தன் கலேயுணர்வு, பொருளறிவு ஆகியவற்றை, ஒரு வாழும் சித்தாந்தத்துக்கேற்ப வழிப் படுத்த முடியாமையே.

் அப்படியாணல், A - 2 ஒரு வாழும் சித்தாத் தத்தைக் கடைப்பிடித்தவராகவா இருந்தார்? அப்படியாணல், அவரது சித்தாந்தம் எப்படி மனித பண்பாட்டுக்கு விரோதமானதாக இருக் கும்?'' - நல்லசிவம் குறுக்கிட்டான்.

''இதுகால வரை அது அப்படித்தான் தோற்றமளித்தது''
- நான் பதிலளித்தேன். '' தோற்றம் அளித்ததே ஒழிய வாழவில்லே. அப்படித் தோற்றமளிக்கச் செய்ததும் காரணத்தோடுதான். அப்படித் தோற்றமளிக்கப்பட்டதன் மூலம் பொதுவுடமையின் முக்கியத்துவம் - மனித பரிணுமத்துக்கு அதன் அவசியம் - பரவலாக்கப்பட்டது. ஆணுல், அப்படிப் பரவலாக்கப்பட்டது உண்மையில் வாழப்படவில்லே. உண்மையில் பொதுவுடமை வாழப்படப்போவது பொருள்முதல் வாதச் சித்தாந்தத்தின் மூலமல்ல, மெய்முதல்வாதத் தத்து வத்தின் மூலமே.''

'' சரியான விளக்கம் '' என்று ஆமோதித்தான் நல்லசிவம். '' உண்மைப் பொதுவுடமை மனச் சாட்சியின் - கலேயறிவின் - தூண்டுதலோடேயே எழத் தொடங்குகிறது.''

- A 2 எவ்வளவுதான் D = 1, D 2 ஆகியோரை விடப் பலமாகத் தற்போது தெரியினும், அவரால் அல்லது அவரைப் போன்றவர்களால் இனிமேல் சரித்திரத்துக்குத் தலேமை தாங்க முடியாது. அதாவது அவரது தத்துவம் அப்படிப்பட்டது.
- B 1, D 2 ஆகியோரிடம் இன்னும் எந்தத் தத்துவத் துக்கான சுருட்டலும் இல்லே. ஒருவேனே அவர்கள் கடைசி வரை அப்படிப்பட்டவர்களாகவே நின்று விடலாம்.

ஆணல், அதற்காக எழுந்துகொண்டிருக்கும் புதிய யுகத் தின் தவேமை தாங்கல் D - 1, D - 2, A - 2 ஆகியோரிடம் தங்கியிருக்கவில்லே.

இவர்களேயெல்லாம் பூரணப்படுத்தி, எல்லா மக்கணயும் புதுப் பரிணும பயணத்தில் ஈடுபடுத்தும் 🙏 - 3 போன்ற புதிய பரம்பரை இப்பொழுதே எங்கும் எழுந்து கொண்டிருக்கிறது.

இவர்களே மெய்முதல் வாதத்தை அழுத்தும் பூரண சர் வோதயவாதிகள்.

இவர்களிடம் கலேயுணர்வைக் கடந்த கலேயறிவு, பொரு ளறிவு, உடலறிவு ஆகிய மூன்றும் சங்கமம் பெறுகின்றன. உடல், உயிர், மனம் ஆகிய அந்த முத்தளங்களேயும் பேரறி வுக் கலேப் பரவச விடுதலேயை நோக்கி ஆற்றுப்படுத்தும் உன்னத் தொழுகை - தொழில் இவர்களுடையதே.